

Śrī Radha-Krsna-ganoddesa-dipika





# Śrī Śrī guru-gauranga jayatah

# Śrī Rupa Goswami Śrī Radha-Krsna-gannodesa-dipika



# Tradotto dall'edizione Hindi di Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Maharaja



Copyright@Associazione Vaisnava Gaudiya Vedanta

## Śrīmad Bhaktivedanta Narayana Gosvami Maharaja

Bhakti-rasamrta-sindhu-bindu

Guru Darsana

Bhajana-rahasya

Puri Parikrama

Bhaktí-rasayana

Acarya Kesari

Brahma-samhíta

Srí Raya Ramananda

Ricordi trascendentali

Śrī Upadesamrta

Mana-síksa

Śrī Damodarastaka

Upadesamrta

Il nettare della Govinda-lila

Jaiva-dharma

Venu-gita

Madhurya kadambini

Bhaktí-tattva-víveka

. Śrī Síksastaka

Vrajamandala Parikrama

Śrī Bhagavad-gita

Śrī Gaudiya Giti-guccha

Śrī Harinama mantra

Śrī Gita-govinda

Śrī Navadvipa parikrama

Associazione Vaisnava Gaudiya Vedanta Via Cantone Salero, 5 13865 Curino (Biella) Tel: 015928173

Sito web: www.gaudiya.it

# Dedicato al mio Maestro Spirituale

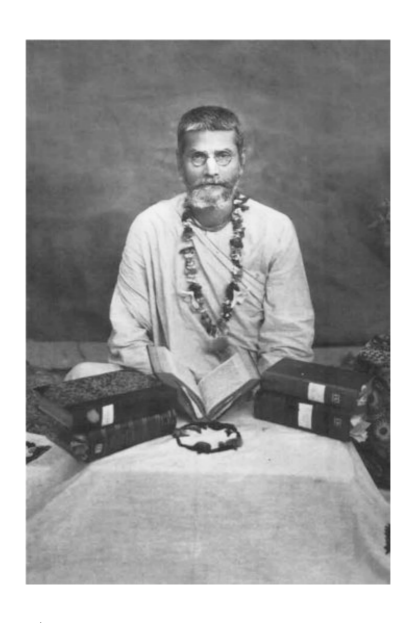
Śrī gaudíya-vedanta-acarya-kesarí nitya-líla pravista om visnupada astottara-sata sri srimad



# Śrīmad Bhaktí Prajnama Kesava Gosvamí Maharaja



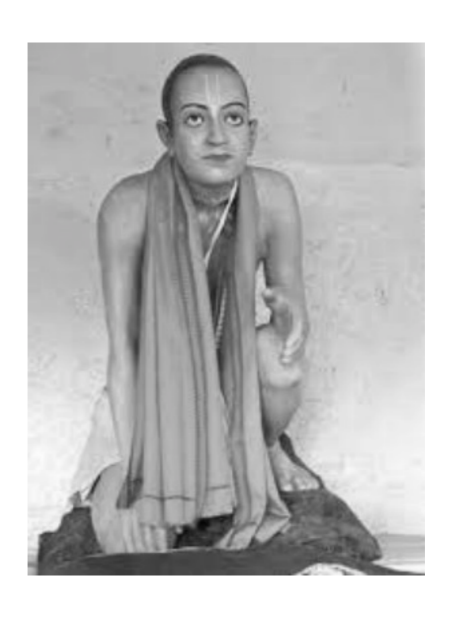
Il migliore della decima generazione dei discendenti nella linea della bhagavata-parampara da Śrī Krsna Caitanya Mahaprabhu, e il fondatore della Śrī Gaudiya Vedanta Samiti e le sue branche sparse nel mondo.



Śrīla Bhaktí Prajnana Kesava Gosvamí



Śrīmad Bhaktívedanta Narayana Maharaja



Śrīla Rupa Gosvamí

# Contenuti

| Prefazione                                  | Pag. 11  |
|---------------------------------------------|----------|
| Breve biografia                             | Pag. 13  |
| La menzione del Vaisnava-toșani-tikā        | Pag. 18  |
| Invocazione di buon auspicio                | Pag. 20  |
| Introduzione al libro                       | Pag. 21  |
| La famiglia di Śrī Krsna                    | Pag. 22  |
| Riferimenti dall'Adi Purana                 | Pag. 28  |
| Le sakhi eccelse                            | Pag 44   |
| Attività generali delle sakhi               | Pag. 50  |
| Descrizioni delle otto sakhi                | Pag. 51  |
| Addobbi floreali al servizio                | Pag. 55  |
| Tipologie di caratteri                      | Pag. 73  |
| Sakhi della seconda Divisione               | Pag. 82  |
| Le otto sakhi                               | Pag. 86  |
| Lagu-bhaga                                  | Pag. 89  |
| Descrizione della bellissima forma di Krsna | Pag. 89  |
| Gli amici di Śrī Krsna                      | Pag. 93  |
| I Priya narma sakha                         | Pag. 98  |
| Servitrici                                  | Pag. 106 |
| Le messaggere di Krsna                      | Pag. 110 |
| Servitori ordinari                          | Pag. 113 |

| Descrizioni dei luoghi                   | Pag. 116 |
|------------------------------------------|----------|
| Gli ornamenti usati da Krsna             | Pag. 120 |
| La bellezza di Śrīmati Radhika           | Pag. 123 |
| I segni sul palmo delle mani di Radha    | Pag. 130 |
| I segni sui piedi di Radha               | Pag. 132 |
| Le Priya sakhi di Radha                  | Pag. 134 |
| Le Manjari di Śrī Radha                  | Pag. 135 |
| Gli oggetti di adorazione di Radha       | Pag. 135 |
| Descrizione speciale dei diversi servizi | Pag. 136 |
| Gruppi di sakhi di Śrī Radha             | Pag. 138 |
| Gli ornamenti di Radha                   | Pag. 140 |

# Prefazione della prima edizione hindi



# Śrī Rādhā-krsna-ganoddeśa-dīpikā

### Il chiarore che illumina gli amati associati di Śrī Śrī Radha-Krsna



Oggi provo una felicità senza precedenti nel poter presentare ai fedeli lettori l'edizione *hindi* del *Śrī Rādhā-krsna-ganoddeśa-dīpikā*. L'autore, *Śrīla Rūpa Gosvāmī*, è un eterno compagno di *Śrī Saci-nandana Gaurahari*, ed è il gioiello nella comunità di devoti che gustano il *bhakti-rasa*. Questo libro impareggiabile è una guida importante che illumina il metodo di adorazione sulla via della devozionale spontanea

basata sui sentimenti di *Vraja*. Sebbene il suo linguaggio sia profondo, è comunque facile da capire.

La natura intrinseca di Śrīla Rūpa Gosvāmi è supremamente dolce, egli ha stabilito in questo mondo il desiderio più intimo di Śrī Caitanya, e ha scritto una breve ma vitale descrizione dei nomi, le forme, qualità e i diversi servizi dei cari associati di Śrī Rādhā e Śrī Krsna. Nella prima sezione di questo testo (Brhad-bhaga), descrive gli associati che nutrono il vātsalyarasa e madhura-rasa, e nel Laghu-bhaga, la seconda parte descrive chi possiede sakhya-rasa e dāsya-rasa.

A volte, soprattutto nella seconda parte, dipinge in dettaglio le meravigliose forme di Śrī Rādhā e Śrī Govinda, e come il Loro corpo, anche i Loro ornamenti e gli incredibili accessori che indossano. Una descrizione così completa di Śrī Krishna e dei Suoi compagni non si trova in nessun'altra scrittura. Questo libro è intitolato 'Śrī Rādha-krsna-ganoddeśa-dipikā' perché ci introduce brevemente ai cari associati (gana) di Śrī Rādhā e Śri Krishna.

Śrī Radhā-krsna-ganoddeśa-dipikā significa letteralmente una piccola luce (dīpikā) utilizzata allo scopo (uddeśya) di illuminare i cari e intimi associati (gana) di Śrī Rādhā e Śrī Krṣṇa. Le fortunate entità viventi dedite all'attento ascolto dei devoti rasika di Vraja che narrano i trascendentali e puri passatempi del Signore Supremo, e nei cui cuori si è risvegliato un intenso desiderio di servire amorevolmente Śrī Krsna con i sentimenti dei residenti di Vraja, sono qualificate a praticare la ragaruga-bhakti. Quali sono le dolci emozioni che gli eterni associati di Śrī Krishna provano per Lui? È

possibile per noi raggiungere un simile sentimento trascendentale? Come possiamo ottenerlo?

Quando i sentimenti del cuore sono caratterizzati da questo tipo di ardore, è sintomatico del suddetto desiderio genuino per la devozione spontanea.

Quando, nella sua vita il sadhaka, giunge a un tale stadio, seguirà la via rivelata dalle autorità spirituali. Con il corpo esterno offrirà servizio: ad esempio ascoltare le glorie del Signore e cantare ogni giorno il Santo Nome un numero fisso di volte, seguendo le orme dei residenti di Vraja come Śrī Rupa e Śrī Sanatana. E con il corpo spirituale perfetto concepito interiormente (siddha-deha), esegue con la mente il manasi-seva sotto la guida di Śrī Lalita, Śrī Visakha, Śrī Rupa Manjari e altri. Coltivare con costanza il manasi-seva, il servizio trascendentale svolto all'interno della mente pura, è essenziale conoscere gli eterni associati di Śrī Radha e Śrī Krishna e per offrir loro amorevole servizio nel modo più appropriato. Queste sono le informazioni fornite in questo libro. Perciò non è un'esagerazione affermare che è un vero faro che guida il devoto perfetto (svarupa-siddha), nel raggiungere la completa maturità nel suo servizio interno.

### Breve biografia di Srila Rupa Gosvāmi

Nei passatempi di Śrī Gaurānga, Śrīla Rūpa Gosvāmī è il riferimento dei sei Gosvāmi, e nei passatempi di Śrī Krsna a Vraja, è Śrī Rupa Mañjari. I suoi antenati risiedevano in una provincia del Karņāṭaka, nel sud dell'India. Per qualche ragione, uno dei suoi antenati lasciò quel luogo e si trasferì nel Bengala.

Śrīla Rūpa Gosvāmi nacque nella dinastia degli yajurvediyabrāhmana del Bhāradvāja-gotra nel 1411 circa dell'era akābda (1489 d.C.) in un villaggio chiamato Moragrāma Madhipura, nel Bengala. Il nome di suo padre era Kumaradeva, e aveva due fratelli: Śrīla Sanātana Gosvāmī era il maggiore e Anupama, o Vallabha, era il più giovane. Śrī Jīva Gosvāmī era il figlio di Anupama e sin dall'infanzia i tre fratelli provavano un immenso attaccamento per i piedi di loto di Śrī Bhagavān.

Quando completarono la loro istruzione, il sovrano del *Bengala (Gaudadeśa) Husain Shah* rimase colpito dalla loro acuta intelligenza, dal carattere nobile e varie altre buone qualità. Nominò *Śrī Sanatana Gosvāmi* come primo ministro e *Śrī Rūpa Gosvāmī* suo segretario personale.

Nel 1514 d.C. Śrī Caitanya Mahāprabhu viaggiò in direzione di Vraja per la prima volta. Lungo la strada, giunse al villaggio di Rāmakeli, dove incontrò i tre fratelli. Quindi, invece di continuare per Vindāvana, tornò a Jagannātha Puri. Ora, avendo avuto la divina associazione di Mahāprabhu, Śrī Rūpa Gosvāmī era tormentato da forte desiderio di raggiungere Śrī Krṣṇa tanto da abbandonare i suoi doveri governativi e tutto il resto.

Poi, per la seconda volta, Śrī Caitanya Mahāprabhu partì per ricevere il darśana di Śrī Vrndāvana. Al Suo ritorno da Vrindāvana, Śrī Rūpa Gosvāmī Lo incontrò a Prayāga (Allahabad). Fu lì che Mahāprabhu ispirò il Suo caro Rūpa con una presentazione senza precedenti, riguardante i principi

eterni e fondamentali del *bhakti-rasa* trasmettendogli inoltre la potenza di esporli.

Una descrizione di questo accadimento si trova nella Śrī Caitanya-caritamrta (Madhya-lila 19.136–7):

prabhu kahe,-suna, rupa, bhaktirasera-laksana sutrarupe kahi, vistara na jaya varnana pārāpāra-śünya gambhira bhaktirasa-sindhu tomāya cākhāite tara kahi eka 'bindu'



*Śriman Mahāprabhu* disse: "Mio caro *Rupa*, ti parlerò con aforismi ermetici, riguardo i sintomi del *bhakti-rasa*, perché non è possibile descriverli nella loro interezza. Questo nettareo oceano di dolcezza della *bhakti* (*bhakti-rasāmrta*-

*sindhu*) è così profondo e così vasto che la sua lunghezza o larghezza non possono essere calcolate. Desidero trasmetterti una goccia di quell'oceano."

Così, per dieci giorni consecutivi durante la permanenza a *Prayāga*, *Śrīman Mahāprabhu* presentò il *bhakti-rasa-tattva* come mai era stata prima esposta. *Śrīla Rūpa Gosvāmī* ha spiegato questo argomento nel suo *Bhakti-rasāmrita-sindhu*, *Ujjvala-nilamaņi*, *Lalita-mādhava*, *Vidagdha-mādhava* e altri libri. L'attaccamento di *Śrīla Rūpa Gosvāmi* per *Śrī Caitanya Mahāprabhu* fu straordinariamente profondo; di conseguenza aveva delle naturali qualità: rinunciò alla vita familiare, era umile, distaccato dagli oggetti dei sensi e ricco di altre qualità talmente elevate da renderlo molto famoso.

Nella Śrī Caitanya-caritamrta, nel Bhakta-mala e altri libri, ritraggono le sue qualità personali oltre ad altre conquiste ottenute nel corso della vita. Śrīla Narottama Thakura Mahāśaya lo ha giustamente elogiato definendolo: 'Śrī caitanya 'mano-bhista samsthapaka': colui che stabilisce il desiderio più intimo del cuore di Śrī Caitanya Mahāprabhu'. Śrī Caitanya Mahāprabhu gli indicò due precisi obiettivi: ristabilire i luoghi perduti di Śrī Vraja-mandala e scrivere testi che delineano la pura bhakti.

Nel periodo in cui viveva ancora in *Bengala*, iniziò a comporre Versi per le opere teatrali note come *Lalita-mādhava* (i passatempi di Śrī Krsna a *Dvārakāpuri*) e *Vidagdha-madhava* (i passatempi a *Vraja*). Il suo intento era di comporli in un solo libro, nella speranza di rappacificare i sentimenti di separazione dei *Vrajavāsī* da Śrī Krishna.

Tuttavia, giunto a *Satyabhāmāpura* in *Orissa*, su ordine di *Śrī Satyabhāmā devī*, scrisse due opere separate.

Infine, a *Nilācala* (*Jagannatha Puri*), *Mahaprabhu* gli confermò di tenerli separati. Solo i devoti *rasika*, ovvero coloro che sono in grado di assaporare gli stupefacenti sentimenti devozionali della trascendenza, possono sondare la gioia di *Śrī Caitanya Mahāprabhu* quando ascoltò le due opere teatrali di *Śrīla Rūpa Gosvāmī* nell'assemblea dei devoti.

Il Signore trasmise tutte le Sue potenze a  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{u}pa$ , dandogli la posizione di  $\bar{a}c\bar{a}rya$  (colui che insegna con il proprio esempio) e lo mandò a  $Vrnd\bar{a}vana$ . Successivamente,  $Śr\bar{\imath}$  Rupa adempì al desiderio più intimo del Signore.  $Śr\bar{\imath}la$   $Narottama\ Thakura\ Mahāśaya$  ha scritto:

'sri-caitanya mano' bhīstam sthāpitam yena bhutale svayam rūpaḥ kadā mahyam dadati svapadāntikam

"Quando Śrī Rupa Gosvami mi darà rifugio ai Suoi piedi di loto? Poiché egli ha compreso il desiderio intimo di Śrī Caitanya Mahaprabhu, ha potuto instaurare stabilmente la Sua missione in tutto il mondo ed è quindi molto caro al Signore."

I seguenti sono alcuni dei libri composti da Śrī Rupa Gosvāmi: Bhakti-rasāmrta-sindhu, Ujjvala-nilamaņi, Laghu-bhagavatamytam, Vidagdha-madhava, Lalita-madhava, Nikunja-tahasya-stava, Stavamala, Mathura-mahatmya, Padyavali, Uddava-sandesa, Hamsaduta, Danakeli-kaumudi, Krsnajanma-tithi-vidhi, Prayuktākhyāt-mañjari e Nataka-candrikā

# La menzione del Vaisnava-toșani-tikā riguardo il Śn̄ Radha-kṛṣna-ganoddesa-dipika

Alla fine del *Vaisnava-toşani*, il commento al Decimo Canto dello *Śrīmad-Bhāgavatam* di *Śrī Sanātana Gosvāmi*, vi è una descrizione dei libri composti da *Śrīla Rūpa Gosvāmi*:

tayoranujas rşteşu kāvyam śri-hamrsadūtakam brhad laghutayā khyātā śri-gaņoddeśa-dipikā

Il significato è che il fratello minore di Śrī Sanātana Gosvāmi, Śrīla Rūpa Gosvāmī, ha scritto un'opera poetica intitolata Śrī Hamsadūta, così come il Śrī Rādha-krsṇa-gaṇoddeśa-dipikā, famoso per le sue divisioni denominate Brhad e Laghu. Anche la quinta onda del Bhakti-ratnākara menziona il Śrī Rādhā-krṣṇa-ganoddeśa-dīpikā. La composizione originale di questo libro di Śrīla Rūpa Gosvāmi è in lingua sanscrita. Anche se di questo libro sono state pubblicate molte edizioni con traduzione in bengali, quasi tutte presentano variazioni del testo, cambi di sequenza, aggiunte o omissioni.

Abbiamo rivisto il libro e per quanto possibile, sistemato e ornato alcuni dei Versi con commenti. Spero sinceramente che Śrīla Rūpa Gosvāmi e la rūpānugā guru-varga (i maestri spirituali guidati da lui) saranno soddisfatti di questo sforzo e concederanno le loro misericordiose benedizioni. Così facendo, lo studio di quest'opera sarà semplificato. Sono pienamente convinto che i devoti assetati di *bhakti*, sia coloro che sono *rasika* e *bhāvuka*, così come i praticanti della

*rāgānugā-bhakti* che desiderano il *vraja-rasa*, custodiranno nel loro profondo questo libro.

Studiandolo, i fedeli lettori otterranno l'ingresso nel *prema-dharma* di *Śrī Caitanya Mahāprabhu*, la religione eterna del puro amore trascendentale per *Śrī Krsna*.

In conclusione, possa il mio adorato Śrīla Gurupāda-padma, l'incarnazione stessa della compassione, concedermi un'abbondante misericordia, in modo che, le mie qualifiche nel soddisfare il suo desiderio più intimo attraverso il mio servizio, potranno aumentare in eterno. Questa è la mia umile supplica ai suoi divini piedi, che possono conferire *prema*.

Pregando per una particella di misericordia da Śrī Hari, Guru e Vaisnava,

Umile e insignificante, Tridandibhiksu Śrī Bhaktivedanta Narayana Śrī Kamika Ekadasi 9 agosto 2007

# Srī Rādhā-krsna-ganoddesa-dīpikā



# Brhad-bhaga

## Invocazione di buon auspicio

vande guru-pada-dvandvam bhakta-vrnda-samanvitam sri-caitanya-prabhum vande nityānanda-sahoditam (1)

Prima di tutto offro omaggi ai piedi di loto del mio Santo Maestro, accompagnato da tutti i devoti, così come a Śrī Caitanya Mahāprabhu, che discese in questo mondo insieme a Śrī Nityananda Prabhu.



sri-nanda-nandanam vande radhika-carana-dvayam gopi-jana-samāyuktam vrndavana-manoharam (2)

Rendo omaggio ai divini piedi di loto di Śrī Nanda-nandana e Śrīmati Radhika. Essi sono circondati dalle gopi e rubano i cuori di tutti i residenti di Vrindāvana.

#### Introduzione al libro

ye sūtritāḥ satā ratyā prasiddhāḥ śāstra-lokayoḥ vyakriyante parīvārās te vrndāvana-nathayoh (3)

mathurā-mandale loke grantheşu vividheşu ca purāņe cāgamādau ca tad-bhakteşu ca sādhuşu (4)

te samāsād vilikhyante sva-suhrt-paritustaye ānupūrvividhänena rati-prathita-vartmanaḥ (5)

"Io (Śrī Rūpa Gosvāmī) ho raccolto ogni preziosa informazione riguardo gli associati di Śrī Krishna e Srimati Rādhikā, il re e la regina di Vrindāvana, disponibili nella zona di Mathurā, grazie alle storie tramandate di generazione in generazione dalla gente comune, come anche da varie scritture come i *Purāṇa* e *āgama-śāstra* e dalla conoscenza raccolta dai devoti contemporanei nelle assemblee dei sādhu. Basandomi su queste informazioni, descriverò in modo sistematico e conciso i diversi gruppi dei residenti eternamente perfetti di Vraja, poiché ciò è favorevole al sentiero del rāga. Ho svolto l'accurata ricerca per il piacere del mio benefattore (Śrī Sanātana Gosvāmī). Possa questa descrizione, risvegliare nel cuore di tutti l'attaccamento per Śrī Rādhā e Śrī Krsna

## La famiglia di Śrī Krsna (sri-krsnasya parivariha)

te kṛṣṇasya parīvārā ye janā vṛaja-vāsinaḥ pasu-pālās tathā viprā bahisthāś ceti te tridhā (6) Gli abitanti di Vṛaja sono in realtà membri della famiglia di Śṛā Kṛṣṇa, che è composta da tre gruppi: i pastori (paśu-pāla), i sacerdoti o bṛahmini (viprā) e gli artigiani (bahistha).

### 1- Pastori (paśu-pālāh)

paśu-pālās tridhā vaiśyā ābhīrā gurjarās tathā gopa-ballava-paryāyā yadu-vamsa-samudbhavāḥ (7)

Tra i pastori si distinguono tre gruppi: *Vaisya, Abhira* e *Gurjara*; essi sono discendenti della dinastia *Yadu* e sono conosciuti con nomi appropriati quali *gopa* e *ballava*.

\*Vaisya

prāyo go-vrttayo mukhyā vaiśyā iti samiritäh anye 'nulomajāḥ kecid ābhira iti visrutāh (8)

I *Vaisya* generalmente si mantengono prendendosi cura delle mucche, e sono considerati superiori agli *ābhira* e *gurjara*. I *Vaisya* il cui padre appartiene a una classe sociale superiore e la madre a una inferiore, sono detti *Abhira*.

#### \*Abhira

ācārādyena tat-sāmyād ābhīrāś ca smrṭtā ime ābhīrāḥ śūdra-jātīyā go-mahişādi-vṛttayaḥ ghoṣādi-sabda-paryāyāḥ pürvato nyunatām gatāḥ (9)

Gli *Abhīra* nei loro usi e costumi sono simili ai *Vaisya*. Appartengono alla classe *sudra* e si mantengono prendendosi cura di mucche, bufali e altri animali, essi sono anche

conosciuti con il nome di *Ghoșa*. Gli *Abhīra* sono considerati leggermente inferiori ai summenzionati *vaiśya*.

#### \*Gurjara

kiñcid abhirato nyünās chāgādi-pasu-vyttayah gostha-prānta-krtāvāsāh pusṭāngā gurjarāḥ smrtāh (10)

I *Gurjara* sono pastori che vivono alla periferia dei pascoli e che si prendono cura di capre e altri animali. Sono in qualche modo inferiori agli *ābhira* e appaiono forti e robusti.

Qui, 'terreni di pascolo' si riferisce a *Nanda-Vraja*; in altre parole, qualsiasi luogo in cui *Nanda Bābā* risiedeva con la sua famiglia, le mucche e gli altri *gopa* e *gopi*.

#### 2 - La classe sacerdotale (brāhmana o viprāh)

sarva-veda-vido viprā yājanādy-adhikāriņah (11)

I *brahmana* conoscono tutti i *Veda* e sono impegnati nei seguenti sei doveri: compiere cerimonie, coinvolgere gli altri in queste cerimonie, studiare, insegnare, fare carità e accettare la carità.

### 3 - Artigiani (bahisthāh)

bahisthāḥ kāravah proktā nānā-silpopajivinah (12)

Artigiani, che mantengono la loro vita con vari tipi di mestieri e commerci, sono conosciuti come *bahiştha*.

I gruppi sopra citati sono ulteriormente suddivisi in otto.

ebhih pañca-vidhair eva parivārā harer iha pūjyā bhrātr-bhaginy-ādyā dūtyo dasāś ca śilpinaḥ dāsikāś ca vayasyāś ca preyasyaś ceti te 'stadhā (13) Tra questi cinque gruppi della famiglia di Śrī Krsna (vaisya, ābhira, gurjara, vipra e bahiştha), si distinguono altri otto tipi. Essi sono: onorevoli anziani, fratelli e sorelle e simili, messaggeri, servi, artigiani, ancelle, amici della stessa età e persone particolarmente care.

### 4 - Personalità onorate da Sri Krsna (pūjyāh)

mānyā bhrātrādayas tasya vayasyāḥ sevakādayaḥ sri-gostha-yuva-rājasya preyasyaś ca purah kramāt (14)

I fratelli di Śrī Krsna, il principe ereditario di Vraja; i Suoi amici coetanei; i servitori e le Sue amate gopi sono tutte personalità da Lui specialmente rispettate.

pūjyāḥ pitā-mahādyās ca tathā jñeyā mahisurāh pitamaho ahrer gauraḥ sita-keśaḥ sitāmbarah (15)

mangalāmrta-parjanyah parjanyo nama ballavah varistho vraja-goşthinām sa krsnasya pitāmahaḥ (16)

I nonni paterni e materni di Śrī Krṣṇa, i brahmana e altri anziani Lo adorano. Il nome del nonno paterno di Śrī Krsna è Parjanya (nuvola) perché riversa nettarei torrenti di buon auspicio. La carnagione del suo corpo ricorda l'oro fuso e sia i suoi capelli che i vestiti sono di colore bianco. Il nonno Śrī Parjanya è venerato da tutti i Vrajavasi.

yaḥ suraşer nideśena laksmī-bharttur ūpāsanām purā nandiśvare cakre śreştha-santati-kānkṣayā vāg-amürttā tate vyomni prādurasīt priyankari (17) In tempi passati, Śrī Parjanya viveva nella zona di Nandiśvara, egli desiderava generare un'illustre discendenza, così seguendo le istruzioni di Devarsi Nārada adorò Śrī Nārāyana, il marito di Lakşmi-devi. Dopo aver eseguito austerità per molto tempo, Parjanya Mahārāja udì dall'alto del cielo una voce divina molto soave che gli disse:

tapasānena dhanyena bhāvinaḥ pañca te sutāh varīyān madhyamas teṣām nanda nāmnā bhaviṣyati (18)

nandanas tasya vijayī bhavitā vraja-nandanaḥ surāsura-śikhā-ratna-nīrājita-padāmbujaḥ" (19)

"O *Parjanya*, come risultato delle tue eccellenti austerità, avrai cinque figli, tra cui il migliore sarà quello di mezzo, che diventerà famoso con il nome *Nanda*. Il figlio di *Nanda* sarà vittorioso nel mondo intero e donerà gioia alla terra di *Vraja*. Sia i *Deva* sia i demoni, adoreranno i Suoi piedi di loto con i gioielli che decorano le loro teste."

tustas tatra vasann atra preksya kesinam agatam parivaraih samam sarvair yayau bhito brhad-vanam (20) "Con cuore colmo di gioia, Śrī Parjanya risiedette ancora per qualche tempo nell'area di Śrī Nandisvara, ma quando gli giunse notizia che il demone Kesi si era spostato nelle vicinanze, impaurito decise di trasferirsi a Mahavana Gokula con tutta la sua famiglia."

pitamahi mahi-manya kusumbhabha harit-pata variyasiti vikhyata kharva ksirabha-kuntala (21)

"La nonna paterna di Śrī Krsna è Variyasi ed è onorata in tutta Vrajamandala. La sua carnagione ricorda il colore rosso-

aranciato del fiore *kusumbha* (*cartamo*) e le sue vesti sono verdi. E' di statura bassa e i suoi capelli sono bianchi come il latte."

pitrvyau pitur urjanya-rājanyau ballavau ca yau naţī-suverjanākhyāpi pitāmaha-sahodarā (22)

gunavīrah patir yasyāḥ sūryasyāhvaya-pattanam (23a)

"Il padre di Śrī Krsna, Śri Nanda Mahārāja, ha due zii paterni di nome Urjanya e Rājanya, entrambi pastori. Suverjanā, esperta nell'arte della danza, perciò famosa con il nome Naţi (ballerina), è la sorella del nonno paterno di Śrī Krsna. Lei è, in altre parole, la zia paterna di Śrī Nanda Mahārāja. Il marito di Suverjanā si chiama Guṇavīra, e risiedono al Sūryakunda"

pitā vraja-janānando nando bhuvana-vanditah (23)

tundilas candana-rucir bandhujīva-nibhāmbarah tila-tandulitam kūrcam dadhano lamba-vigrahah (24)

"Il padre di Śrī Krsna è Śrī Nanda Maharaja, egli è adorato in tutto il mondo ed è la sorgente di felicità per i residenti di Vraja. Ha una pronunciata pancia, la sua carnagione ha il colore della pasta di sandalo (candana), e il suo vestito ricorda la tinta del fiore bandhujīva, il rosso che tende al giallastro. È alto e la barba è simile al colore dei semi di sesamo mescolati con il riso, in altre parole, un misto di bianco e nero."

upanandānujo nando vasudeva-suhrittamaḥ goparāja-yaśode ca krsņa-tātau vrajeśvarau (25) "Śrī Nanda è il fratello minore di *Upananda* e un caro amico di *Vasudeva*. *Goparāja Nanda* e *Yaśodā* sono il padre e la madre di Śrī Krishna, ampiamente conosciuti anche come il re e la regina di *Vraja*."

vasudevo 'pi vasubhir divyatīty eşa bhanyate tathā droṇa-svarūpāmśaḥ khyātaścānakadundubhiḥ (26)

nāmedam gārude proktam mathurā-mahima-krame vrsabhānur vraje khyāto yasya priya-suhrd-varah (27)

L'amico di Śrī Nanda Mahārāja si chiama Vasudeva perché splende di misericordia, gioielli e ricchezza, che sono tutti indicati dalla parola vasu. Visuddha sattva-guna, la piattaforma trascendentale della pura esistenza, è anche detta 'vasudeva' e in questo senso il suo nome è Vasudeva perché possiede visuddha sattva-guna. È una manifestazione parziale di un Vasu chiamato Drona ed è anche noto con il nome Ānaka Dundubhi.

Una descrizione di questi nomi si trova nel *Mathurā-māhātmya* del *Garuda Purāṇa*. Il famoso *Śrī Vrsabhānu Mahārāja* di *Vraja* è il più caro amico di *Śrī Vasudeva Mahārāja*.

mātā gopa-yaśo-datrī yaśodā śyāmala-dyutiḥ murtta vatsalatevāsau sakra-capa-nibhāmbara (28)

Poiché reca (da) fama (yaśa) alla società dei pastori di mucche, la madre di Śrī Krsna si chiama Yasodā. Il Suo corpo ha una carnagione blu scura (śyāmala). Lei è la personificazione stessa dell'amore dei genitori e il suo abbigliamento, rispecchia i colori dell'arcobaleno.

nātisthūla-tanuḥ kiñcid dirgha-mecaka-kuntalā aindavī kirttida yasyāḥ priya prāṇa-sakhi varā (29)

Il corpo di Śrī Yasodā non è né formoso né minuto. I suoi capelli sono piuttosto lunghi e neri. Le sue migliori amiche, che le sono care quanto la sua stessa vita, sono Aindavi e Kirttidā

gokulādhisa-grhini yasodā devaki-sakhi gopeśvarī goṣtha-rājñi krṣṇa-māteti bhanyate (30)

Essa è ben nota come *Yasoda*, la moglie del sovrano di *Gokula, Vrajaraja Śrī Nanda Maharaja*; come amica della moglie di *Śrī Vasudeva*, *Śrī Devaki*; come *Gopeśvarī* (la regina dei pastori); come *Gostharāni* (la regina di *Vraja*) e come madre di *Śrī Krishna*.

## Riferimenti dall'Adi Purana

"dve namni nanda-bhāryāyā yaśodā devakīti ca atah sakhyam abhut tasyā devakyā sauri-jāyay" (31)

"La moglie di Śrī Nanda Mahārāja ha due nomi: Yasodā e Devaki. Devakī, la moglie di Sauri Śrī Vasudeva, ha lo stesso nome di Yasodā, e quindi condividono naturalmente una speciale amicizia."

rohiņi brhad-ambāsya praharşārohiņi sadā sneham yā kurute rāma-snehāt koţi-guṇaṁ harau (32)

 $Śr\bar{\imath}$  Rohiņi-dev $\bar{\imath}$  è conosciuta come la madre del fratello maggiore di  $Śr\bar{\imath}$  Krsna. È l'incarnazione di una gioia sempre crescente e prova un affetto milioni di volte maggiore per  $Śr\bar{\imath}$  Krishna che per  $Śr\bar{\imath}$  Balarama.

upanando 'bhinandaś ca pitrvyau pūrvajau pituḥ pitruyau tu kanīyāmsau syātām sananda-nandanau (33)

Śrī Nanda Mahārāja ha due fratelli maggiori: Upananda e Abhinanda; e due più giovani, Sananda e Nandana. Tutti e quattro sono gli zii paterni di Śrī Krsna.

adyah sitaruna-rucir dirgha-kurco harit-patah tungi priyasya saranga-varna saranga-satika (34)

Il fratello più grande, *Upananda*, ha la carnagione rosata come un misto di bianco e del colore rossastro dell'alba. Ha la barba lunga e veste di verde. Il nome di sua moglie è *Tungi*. Sia la sua carnagione sia il colore del suo *sari* è simile a quello dell'uccello *cātaka*.

dvitīyah kumbu-ramya-śrī-lamba-kūrco 'sitāmbarah bhāryāsya pivari nila-paṭā pāṭala-vigrahā (35)

Il secondo fratello,  $Śr\bar{\imath}$  Abhinanda, ha una fiera carnagione che ricorda il colore di una conchiglia, ha la barba lunga, e indossa abiti neri. Sua moglie,  $P\bar{\imath}var\bar{\imath}$ , ha vestiti blu e una carnagione rosata.

sunandāpara-paryāyaḥ sanandasya ca pāṇdarah śyāma-celah sita-dvi-tri-keśo 'yam keśava-priyah (36)

bhāryā kuvalayā-rakta-celā kuvalayacchaviḥ (37a)

Sananda è anche chiamato Sunanda. La sua carnagione corporea è di un pallido giallo che tende al bianco e le sue vesti sono nere. Solo alcuni dei suoi capelli sono diventati bianchi, egli è molto caro a Keśava. Sua moglie, il cui nome

è  $Kuvalay\bar{a}$ , indossa abiti di colore misto, blu e rosso chiaro (kuvalaya), e anche il suo corpo ha la stessa carnagione.

nandanaḥ śitikanthābhaś caṇdāta-kusumāmbarah (37b)

aprthag vasatiḥ pitrā taruṇa-praṇayi harau atulyāsya priya vidyut-kāntir-abhra-nibhāmbarā (38)

La carnagione di *Nandana* è come il colore del collo del pavone e le sue vesti ricordano il colore di un fiore di oleandro (*candata*). Śrī Nandana vive insieme al padre, Śrī Parjanya Mahārāja, e prova tenero amore per Śrī Hari. Il nome di sua moglie è Atulyā, ha carnagione che ricorda la luce del lampo e le sue vesti appaiono blu scuro come le nuvole cariche di pioggia.

sānandā nandinī ceti pitur ete sahodare kalmāşa-vasane rikta-dante ca phena-rocişi (39)

mahānīlaḥ sunilaś ca ramaṇāvetayoḥ kramāt (40a)

Il padre di Śrī Krsṇa, Vrajarāja Nanda, ha due sorelle di nome Sananda e Nandini. Indossano molti tipi diversi di vestiti colorati. Non hanno molti denti e la loro carnagione è bianca come la schiuma. Il marito di Sanandā è Mahānila e quello di Nandini è Sunila. Mahānila e Sunila sono quindi gli zii di Śrī Krishna

pitur ādya-pitrvyasya putrau kandava-dandavau (40b) subale mudam āptau yau yayos cāru mukhāmbujam (41a)

Lo zio paterno di Śrī Krsna, Śrī Upananda, ha due figli di nome Kandava e Dandava. Entrambi stanno volentieri in

compagnia di *Subala* e i loro volti attraenti sono belli come fiori di loto.

rājanyau yau tu dāyādau nāmnā tau cātu-vāţukau dadhisārā-havihsāre sadharminyau kramāt tayoh (41b)

Śrī Nanda Mahārāja ha due cugini, i figli di suo zio Rājanya (menzionato nel verso 22, Brhad-bhāga). Loro sono Cāţu e Vāţuka. La moglie di Cātu è Dadhisārā e quella di Vāţuka è Havihsārā.

mātāmaho mahotsāhaḥ syad asya sumukhābhidhaḥ lamba-kambu samaśmaśruh pakva-jambū-phalacchaviḥ (42)

Il nonno materno di  $\acute{Sr\bar{\iota}}$  Krsna si chiama Sumukha: egli è energico ed entusiasta di natura. La sua lunga barba è bianca come una conchiglia e la sua carnagione ricorda il colore viola del frutto  $j\bar{a}mun$  (simile alla mora).

mātāmahi tu mahişī dadhi-pāņdara-kuntalā pāṭalā pāṭalī-puṣpa-paṭalābhā harit-paṭā (43)

Il nome della nonna materna di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Krsna è  $P\bar{a}tal\bar{a}$  ed è nota come la regina di Vraja. I suoi capelli sembrano giallastri proprio come lo yogurt, la sua carnagione è rosa pallido come un fiore  $p\bar{a}tala$  (rosa), e i suoi vestiti sono verdi.

priya sahacari tasyā mukhara nama ballavī vrajeśvaryai dadau stanyam sakhi-sneha-bharena ya (44)

Mukharā, la cui estrazione familiare è di pastori di mucche, è una cara amica di nonna  $P\bar{a}tal\bar{a}$ . Mukhara ha così tanto affetto per la sua amica che a volte, quando  $P\bar{a}tal\bar{a}$  era troppo impegnata, era persino solita allattare la figlia di  $P\bar{a}tal\bar{a}$ , Vrajeśvarī Śrī Yaśodā.

sumukhasyānujaś cārumukho 'ñjana-nibhacchaviḥ bhāryāsya kulaṭi-varṇā balākā nama ballavi (45a)

Il fratello minore del nonno *Sumukha* è *Cārumukha*. La sua carnagione è nera come il *kājala*. Sua moglie è una *gopi* chiamata *Balaka*. La sua carnagione può essere paragonata a un tipo di blu intenso o al *kājala*.

golo mātāmahi-bhrātā dhūmalo vasana-cchavīḥ (45b) hasito yaḥ svasur-bhartrā sumukhena krudhoddhuraḥ

durvāsasam upāsyasau kulam lebhe vrajojjvalam (46) yasya sā jaţilā bhāryā dhvānkha-varna mahodari (47a)

Il fratello di nonna  $P\bar{a}tal\bar{a}$  si chiama Gola. I suoi abiti e carnagione sono di un colore porpora con forndo grigio. Quando suo cognato Sumukha lo prende in giro e ride, lui si arrabbia molto. Ha ricevuto la fortuna di nascere in un illustre famiglia di Vraja adorando  $Sr\bar{i}$  Durvasa. La moglie di Gola si chiama  $Jațil\bar{a}$ ; lei ha un largo ventre e la sua carnagione ricorda quella di un corvo.

(Gola è anche chiamato Vrka Gopa menzionato nel Verso Laghu-bhāga 1736-174)

yasodhara-yaśodeva sudevādyās tu matulāḥ (47b)

atasi-puşpa-rucayah pandarāmbara-samrtāh yeşām dhūmra-paṭā bhāryāḥ karkaṭi-kusuma-tvişah (48)

remā romā suremākhyāḥ pāvanasya pitr-vyajāh (49a)

Yasodhara, Yasodeva, Sudava e altri, sono zii materni di Śrī Krishna. Hanno tutti una carnagione che assomiglia al fiore di lino blu (atasi) e indossano abiti bianchi con una lieve

sfumatura di giallo pallido. Le loro mogli, *Remā*, *Romā* e *Surema*, sono cugine di *Pāvana* (il genitore di *Śrī Visākhā*) da parte di padre. *Remā*, *Romā* e *Surema* indossano abiti di colore viola grigio e la loro carnagione tende al rosso come il fiore dell'albero di seta-cotone.

yaśodevī-yaśasvinyāvubhe matuḥ sahodare (49b)

dadhisārā-haviḥsāre ity anye nāmani tayoḥ jyeṣthā śyāmānujā gauri hingulopama-vāsasau (50)

Yaśodevi e Yaśasvinī sono le sorelle di Yaśodā, la madre Śrī Krsna. Sono anche note con i nomi Dadhisārā e Havihsarā. La sorella maggiore Yaśodevī ha la carnagione blu nerastra (śyāma) e la carnagione della sorella minore Yaśasvini è come l'oro fuso. Entrambe indossano abiti di un colore misto tra bianco, giallo e rosso (Hingula).

cāţu-vāţukayor bhārye te rājanya-tanūjayoh putras cārumukhasyaikah sucāru-nāma śobhanah (51)

gola-bhrātuh suta yasya bhāryā nāmnā tulāvati (52a)

Dadhisārā e Havihsārā sono le mogli dei già menzionati Cātu e Vāţuka (nel Verso 41b, Brhad-bhāga), i figli di Rājanya (menzionato nel Verso 22, Brhad-bhāga). Cārumukha (fratello di Sumukha) ha un bel figlio chiamato Sucaru. La nipote di Gola, Tulāvati, è la moglie di Sucāru.

pitāmaha-samās tundu-kutera-puraţādayah (52b)

*Tundu, Kutera, Purata* e altri sono come nonni paterni di *Śrī Krsna* (perché coetanei di *Śrī Parjanya Mahārāja*, e vivono nelle sue immediate vicinanze).

kilā 'ntakela-tilāţa-krpīta-puratādayaḥ gonda-kallotta-kāranda-tarişana-varīşanāh virāroha-varāroha-mukhyā matamahopamāh (53)

Kila, Antakela, Tilāta, Krpīta, Purata, Gonda, Kallotta, Kāranda, Tarīşaṇa, Varīşana, Vīrāroha, Varāroha e altri sono come dei nonni materni per Śri Krsna (perché hanno la stessa età di Śrī Sumukha e vivono vicino a lui).

vrddhāḥ pitāmahi-tulyāḥ śilābherī śikhambarāḥ bhāruṇi bhangura bhangi bhāraśākha śikhadayah (54)

Śilābherī, śikhambarā, Bhāruni, Bhangura, Bhangi, Bhārasākhā, Sikhā e altre signore anziane sono proprio come nonne paterne per Śrī Krishna.

bhārundā jaţila bhela karala karavālikā ghargharā mukharā ghora ghanţă ghoni sughantika (55)

cakkini condika cundi dindimā pundavāņikāh damaņi damari dumbi dankā matamahi-samah (56)

Bhārundā, Jaţilā, Bhelā, Karalā, Karavalikā, Ghargharā, Mukharā, Ghorā, Ghanta, Ghoņi, Sughanţikā, Cakkini, Condikā, Cundi, Dindimā, Pundavāṇikā, Dāmaṇi, Dāmari, Dumbi, Dankā e le altre signore anziane sono come nonne materne di Śrī Krsna.

mangalaḥ pingalah pingo māṭharaḥ pitha-paṭṭisau sankaraḥ sangaro bhrngo ghrni-ghātika-sāraghāḥ (57)

paṭīra-dandi-kedārāḥ saurabheya-kalānkurau dhurīna-dhurva-cakrāngā maskarotpala-kamvalāh (58)

supakşa-saudha-hārita-harikeśa-harādayah upanandādayaś cānye sarve 'mi janakopamāḥ (59) Mangala, Pingala, Pinga, Mathara, Pitha, Pattisa, Sankara, Sangara, Bhrnga, Ghrni, Ghātika, Sāragha, Paṭīra, Dandi, Kedāra, Saurabheya, Kalankura, Dhurina, Dhurva, Cakränga, Maskara, Utpala, Kamvala, Supaksa, Saudha, Hārīta, Harikeśa, Hara, Upananda e altri gopa sono proprio come dei padri per Śrī Krishna.

parjanyah sumukhaś cemau mithah sakhyam param gatau vāg-bandham cakratuḥ pritya kaisore tau suhrd-varau tena nandādi-nāmānas tişthanty anye 'pi ballavāḥ (60)

Parjanya (nonno paterno di Śrī Krṣṇa) e Sumukha (nonno materno di Śrī Krṣna) sono molto amici. Quando erano giovani si riproposero che anche gli altri pastori potevano dare ai loro figli gli stessi nomi che essi avrebbero dato ai propri, come ad esempio Nanda. Per questo motivo, a Śrī Vindavana troviamo altri gopa di nome Nanda.

tarargāksi taralikā śubhadā malikangadāh vatsalā kuśalā tālī medurā masrņā krpā (61)

sankini bimbini mitrā subhagā bhogini prabhāh śārikā hingula nitiḥ kapilā dhamani-dhara (62)

pakşatīḥ pāṭakā pundi sutundā tuşṭirañjanā viśālā sallakī veṇā varttikādyāḥ prasūpamāḥ (63)

Tarangākşi, Taralikā, Subhadā, Mālikā, Angadā, Vatsalā, Kusalā, Tāli, Medura, Masrna, Krpā, Sankini, Bimbini, Mitra, Subhaga, Bhogini, Prabha, Śārikā, Hingula, Niti, Kapilā, Dhamani-dharā, Paksati, Pāṭakā, Pundī, Sutundā, Tusti, Añjanā, Viśālā, Sallaki, Veṇā, Varttikā e altre mogli di pastori, sono come madri per Śrī Krsna.

ambikā ca kilimba ca dhātrke stanya-dāyike amibikeyam tayor mukhyā vrajeśvaryāḥ priya sakhi (64)

*Ambikā* e *Kilimba* sono le balie di *Śrī Krsna*, e Lo allattano al seno. *Ambikā*, è una cara amica di *Vrajeśvari* (*Śrī Yaśodā*), ed è più anziana di *Kilimba*.

### 5 - **Brahmana** (mahisurah)

mahisurās tu dvi-vidhā gokulantar-vasanti ye kulam āśritya varttante kecid anye purohitāḥ (65)

Tra i *brahmana* che vivono a *Gokula* si distinguono due categorie; una è protetta della famiglia paterna di *Śrī Krsna* e gli altri genericamente appartengono alla dinastia sacerdotale.

vaşaţkāra-svadhākāra-prāghārādyāḥ kula dvijāḥ sāmadheni mahākavyā vedikadyās-tad-anganāḥ (66)

Vaşatkāra, Svadhākāra, Prāghāra e altri sono i brahmaṇa protetti dalla famiglia. Le loro mogli sono Samadheni, Mahākavyā, Vedika e altre.

vedagarbho mahāyajvā bhāguryādyāḥ purodhasah eteşam gautami śārvi gargityādyā varāḥ striyah (67)

Vedagarbha, Mahāyajvā, Bhaguri e altri, sono sacerdoti (purohita). Gautami, Śārvi, Gārgi sono le mogli di questi sacerdoti.

kubjikā vāmanī svāhā sulata śāṇdili svadhā bhārgavītyādayo vrddhā brāhmaṇyo vraja-pūjitāḥ (68)

Kubjikā, Vāmani, Svāhā, Sulata, Śāṇdili, Svadhā, Bhargaví e altre anziane brāhmaṇi sono venerate in tutta Vraja-mandala.

paurņamasi bhagavati sarva-siddhi-vidhayini kāṣāya-vasanā gauri kāśakesi darayata (69)

Bhagavati Paurṇamāsī è Yogamāyā, che molto abilmente organizza tutti i passatempi di Śrī Krsna. I suoi vestiti sono del colore rosso ocra (il colore degli asceti). La sua carnagione è dorata, i suoi capelli sono bianchi come il fiore dell'erba kuśa, ed è abbastanza alta.

mānyā vrajeśvarādinān sarveşām vraja-vāsinām devarşeh priya-sişyeyam upadeśena tasya yā (70)

sāndipanir sutam presthań hitvāvantipurīm api svābhīsta-daivata-premna vyākulā gokulam gata (71)

Nanda e tutti i residenti di Vraja adorano Paurņamāsi. È la cara discepola di Devarsi Śrī Narada. Seguendo le istruzioni del suo guru lasciò il suo amato figlio Śrī Sāndīpani (maestro di Śrī Krsna e di Śrī Baladeva) ad Avantikapuri (Ujjain), e venne a risiedere a Gokula, sopraffatta dall'amore per il suo caro Signore, Śrī Krsna.

#### 6 - Yuta

yūthaḥ parijanānām syād dvividhanām mahoccayah vayasyā dāsikā dūtya ity asau tri-kulo mataḥ (72)

Un grande gruppo composto da due tipi di stretti collaboratori è detto  $Y\bar{u}tha$ . Uno  $y\bar{u}tha$  è diviso in tre gruppi:  $sakh\bar{\iota}$  coetanee (vayasya), ancelle ( $d\bar{a}si$ ) e gopi messaggere ( $d\bar{u}t\bar{\iota}$ ).

yuthasyāvāntara bhedāḥ kulam tasya tu mandalam mandalasya tatha vargo vargasya gaṇa ucyate (73)

gaņasya samavāyah syāt samavāyasya sañcayah



sañcayasya samājaḥ syāt samājasya samanvayaḥ iti bhedā nava jñeyā laghavaḥ kramaśo budhaiḥ (74)

I conoscitori dei fondamentali principi eterni delle dolcezze trascendentali (*rasa-tattva*) hanno ulteriormente indicato gli *yūtha* come composti di nove parti o *kula*, che sono ulteriormente suddivisi in *mandala*. *Mandala*, sono suddivisi in *varga*; *varga* in *gana*; *gana* in *samavāya*; *samavāya* in *sancaya*; *sancaya* in *samāja* e *samāja*, e in *samanvaya*.

# 7 - Sakhi coetanee (vyasyānām sakhinām kulam)

tatrādau kulamālīnām likhyate tat tri-mandalam taratamyāt tayoḥ premnām kulasyasya tri-rūpatā samājo mandalas ceti gañas ceti tad ucyate (75)

Prima di tutto, si descrive il gruppo delle *sakhī*, di cui si distinguono tre sezioni, in accordo alla gradazione dell'amore divino (*prema*): *samaja*, *mandala* e *gana*.

#### 8 - Le samaja

samājaḥ parama-preştha-sakhinām prathamo mataḥ varisthaś ca varaś ceti sa samanvaya-yugma-bhak (76)

Il gruppo delle *sakhi* più care è definito *samāja*, tra esse si distinguono due gradi: le più eccelse (*varistha*) e le eccelse (*vara*).

# 9 - Le sakhi più eccelse (varisthah)

varisthah sarvataḥ khyātah sada sacivaram gatah tayor evāsamordhvo vā nāsau premnah samasrayah (77)

Le *variștha sakhi* sono le più rinomate *gopi*, esse aiutano sempre abilmente *Śrī Rādha* e *Śrī Krishna* nei Loro passatempi intimi. Nessuno può superare o eguagliare o il loro amore per la Coppia Divina.

prapannah sarva-suhrdām paramadaraniyatām apāra-guna-rūpādi-mādhuribhis ca bhusitah (78)

Queste *gopi* sono molto venerate da tutte le affettuose *sakhi* che si avvalgono della loro guida. Loro hanno un incredibile fascino dato dalle loro illimitate buone qualità e bellezza.

### 10 - Le otto Sakhi (asta-sakhyah)

lalita ca visākha ca citra campakavallika tungavidyendulekha ca rangadevi sudevika (79)

Le otto sakhi più elevate sono Lalitā, Visakha, Citra, Campakalata, Tungavidya, Indulekha, Rangadevi e Sudevi.

#### 1. Lalita-devi

tatrādya lalitā-devi syād astāsu variyasi priya-sakhyā bhavej jyestha saptavim sati-vasaraih (80) Śrī Lalitā-devi è la prima tra le otto varistha-sakhi. Ha ventisette giorni in più della sua cara amica Śrī Radha.

anuradhataya khyata vama-prakharatam gata gorocana-nibhangi sa sikhi-piccha-nibhambara (81)

Śrī Lalita è rinomata con il nome Anuradha. Lei è adorna dalle qualità sia di vama-nayika sia di prakhara-nayika (eroina). La carnagione corporea di Lalita assomiglia alla luminosa gorocana gialla e il suo abbigliamento ha il colore della variopinta coda del pavone.

(*Vama* è una *gopi* che s'impegna a suscitare rabbia gelosa, o *mana*, e si rammarica quando *māna* s'indebolisce. Il *nayaka* (eroe) non riesce a controllarla e lei è solita usare parole dure. *Prakharā* è una *gopi* che usa parole audaci, mostrando il suo dolore e rabbia in ogni argomentazione.)

jata matari saradyām pitur eşä visokatah patir bhairavanāmāsyāḥ sakhā govarddhanasya yah (82)

Il nome della madre di Śrī Lalitā è Sāradi e quello di suo padre è Visoka. Suo marito, il cui nome è Bhairava, è un amico di Govardhana Gopa.

#### 2. Visakha

viśākhatra dvitīyā syād ekācāra-guna-vrata priya-sakhyā janir yatra tatraisābhyuditā kşane (83)

La seconda *Varistha sakhi* è *Visākhā*. Lei è come Śrī *Rādhā* sia nel comportamento, sia per buone qualità e determinazione (nel servire Śrī Krishna). *Visākhā* è nata esattamente nello stesso momento di Śrī *Radhika* 

tārāvali-dukūleyan vidyun-nibha-tanu-dyutiḥ pituh pāvanato jātā mukharāyāḥ svasuḥ sutāt (84)

jatiläyāḥ svasuh putryam dakṣiṇāyāntu matari bhaved vivaha-karttāsyā vāhiko nama ballavah (85)

L'abbigliamento di *Visākhā* ricorda il cielo incastonato di stelle: è blu con ricami bianchi di fiori e foglie. La sua carnagione ricorda un fulmine. Suo padre, il cui nome è *Pāvana*, è il figlio della sorella di *Mukharā*. La madre di *Viśākhā* è *Dakṣiṇā*, una delle figlie della sorella di *Jaṭilā*. Il marito di *Visākhā* è *Vāhika Gopa*.

#### 3. Campakalata

trtiya campakalata phulla-campaka-didhitih ekenāhnā kanistheyam cāşa-pakşanibhāmbarā (86)

La terza *Variștha sakhi* è *Campakalatā*. La lucentezza del suo corpo ricorda quella di un fiore *campaka*. Lei ha un giorno in meno di *Śrī Radhika*. I suoi vestiti hanno il colore della ghiandaia azzurra (*cāsa*).

pitur ārāmato jātā vātikāyāntu matari vodhā candāksa-nāmāsvā viśākhā sadršī gunaih (87)

Il padre di *Campakalatā* è *Ārāma* e sua madre è *Vātikā*. Il nome di suo marito è *Candākṣa*. Ha quasi tutte le qualità di *Viśākhā*.

### 4. Citra (Sucitra)

citrā caturthi kāśmira-gauri kāca-nibhāmbarā şadvimśatyā kanisthāhnām mādhavāmoda-medura (88) Tra le *Variștha sakhi*, *Citrā* è la quarta. La sua carnagione è dorata come lo zafferano e il suo abbigliamento somiglia al colore del cristallo. Ha ventisei giorni meno di  $Śr\bar{\imath}$  *Radhika*. Si rallegra sempre della felicità di  $Śr\bar{\imath}$  Krṣṇa.

caturakhyā pitur jātā sūrya-mitra-pitrvyajā jananyām carcikākhyāyām patir asyās tu pitharah (89)

Il nome del padre di *Citrā* è *Catura*, che è lo zio paterno di *Suryamitra* (*Vrsabhānu Maharaja*). La madre di *Citrā* è *Carcikā* e suo marito è *Pīthara*.

#### 5. Tungavidia

pañcami tungavidyā syāj jyāyasī pañcabhir dinaih candra-candana-bhūyiṣthā kurkuma-dyuti-salini (90)

 $Tungavidy\bar{a}$  è la quinta Variştha sakhi. Lei ha cinque giorni in più di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Radhika. Il suo corpo emana una fragranza di legno di sandalo misto a canfora (candra-candana), e la sua carnagione ricorda la curcuma.

pandu-mandana-vastreyam dakşina-prakharodita meghāyām puşkarāj jātā patir asyās tu baliśah (91)

Gli abiti di *Tungavidya* sono di colore giallo chiaro. È decorata dalle qualità di *dakṣiṇā nāyikā* e *prakharā nāyikā*. (*Dakṣiṇā* è una *nāyika* che non è in grado di tollerare la rabbia gelosa, o *māna*. Nelle loro conversazioni mantiene la stessa opinione dell'amato, ed è controllata dalle sue parole rassicuranti). Il nome di sua madre è *Medha*, il padre è *Puskara* e il marito è *Balisa*.

#### 6. Indulekha

indulekha bhavet sasti haritalojjvala-dyutih dadimba-puspa-vasana kanistha vasarais tribhih (92)

*Indulekha* è la sesta tra le *sakhi* principali: la sua carnagione è giallo luminoso e veste con abiti color rosso melograno. Ha tre giorni meno di *Śrī Radha*.

bela-sagara-samjnabhyam pitrbhyam janimiyusi vama-prakharatam yata patir asyas tu durvalah (93) Bela è la madre di Indulekha, e il padre è Sagara. Possiede le qualità sia di Vama sia Prakhara nayika. Il marito si chiama Durvala.

#### 7. Rangadevi

saptami rangadeviyam padma-kiñjalka-kānti-bhāk javārāgi-dukuleyam kanistha saptabhir dinaih (94) prāyeṇa campakalatā-sadrśī gunato matā (95a)

La settima *Variştha sakhi* è *Rangadevi*. La sua carnagione ricorda il colore del polline di loto, e i suoi vestiti hanno il colore rosso del fiore *java*. È sette giorni più giovane di *Śrī Radha* e le sue qualità assomigliano a quelle di *Campakalata*.

karunā-rangasarābhyām pitrbhyām janimiyuşi asyā vakrekṣaṇo bhartta kaniyan bhairavasya yaḥ (95b)

Il padre di *Śrī Rangadevi* è *Rangasāra* e sua madre è *Karuna*. Suo marito, il cui nome è *Vakrekṣaṇa*, è il fratello minore di *Bhairaya*.

# 8. <u>Sudevi</u>

sudevi rangadevyas tu yamaja mydur astami rupādibhiḥ svasuh sāmyāt tad-bhrānti-bhara-kārini bhrātrā vakrekṣanasyeyam parinita kaniyasa (96) Sudevi è l'ottava variştha sakhi. Lei è la sorella gemella di Rangadevi ed è di natura gentile (mrdu). Assomiglia a sua sorella per bellezza, buone qualità, natura e così via, e quindi a volte viene scambiata per Rangadevi. Sudevi è sposata con il fratello minore di Vakrekṣaṇa, il marito di Rangadevi.

(La  $n\bar{a}yika$  che parla con voce dolce e gentile è definita mrdu.)

# Le sakhi eccelse (varah)

etad aşţaka-kalpābhir aşţābhiḥ kathito varaḥ etā dvādaśa-varsīyāś calad-bālyāḥ kalāvati (97) śubhāngada hiranyāngi ratnalekha sikhavati kandarpa-mañjarī phullakalikānanga-mañjarī (98)

In aggiunta alle summenzionate otto *varistha sakhi* ci sono altre otto *sakhi* eccelse, dette *vara-sakhi*: hanno dodici anni e stanno per uscire dall'infanzia. Esse sono: *Kalāvatī*,



śubhāngadā, Hiranyāngi, Ratnalekha, Sikhavati, Kandarpa Mañjarī, Phullakalikā e Ananga Manjari.

#### 1. Kalāvati

matulo yoʻrkā mitrasya gopo namnā kalānkuraḥ kalāvati sutā tasya sindhumatyām ajāyata (99) hari-candana-varneyam kira-dyuti-paṭāvrtā kapotah patir etasya vāhikasyānujas tu yaḥ (100)

Di queste otto, *Kalāvati* è la figlia del *gopa Kalānkura*, che è lo zio materno di *Arkamitra* (*Vrṣabhānu-maharaja*). Il nome di sua madre è *Sindhumati*. La sua carnagione somiglia al legno di sandalo bianco (*hari-candana*) e le sue vesti hanno la lucentezza del pappagallo (*suka*). Suo marito *Kapota* è il fratello minore di *Vāhika* (*Vāhika* è il marito di *Visakha*).

#### 2. Subhangada

śubhāngadā tadid-varnā visākhayāḥ kaniyasi pīṭharasyānujeneyam pariṇitā patatriṇā (101)

La carnagione di *śubhāngadā* è splendente come un fulmine. Lei è la sorella minore di *Visākhā* ed è sposata con *Patatri*, il fratello minore di *Pithara* (marito di *Citrā*).

#### 3. Hiranyangi

hiranyāngi hiranyābhā hariņi-garbha-sambhavā sarva-saundarya-sandoha-mandiri-bhuta-vigrahā (102)

La carnagione di *Hiraṇyāngi* è dorata. È nata dal grembo di una cerva. (Questo è descritto nei seguenti Versi.) Il fascino del suo corpo è come la dimora di tutta la bellezza.

vajvā yaśasvī dharmatmā gopo namnā mahāvasuh

sa mitram ravimitrasya vicitra-guna-bhūşitaḥ (103)

*Mahāvasu Gopa* (il padre di *Hiranyāngi*) è sempre assorto nel compiere cerimonie. È famoso, per la sua attitudine religiosa e decorato da varie buone qualità. Lui è un amico di *Ravimitra* (*Vrsabhānu Maharaja*).

abhilasyan sutam viram kanyāñcātimanoramām istam bhāguriṇārebhe niyatātmā purodhasā (104)
Mahāvasu Gopa desiderava avere un figlio coraggioso e una bella figlia e quindi iniziò una cerimonia con l'aiuto del sacerdote rinunciato Bhaguri.

tatah sudhamayaḥ ko'pi sucāruh carurah utthitah nanditas tam sucandrāyai sadharminyai sa dattavan (105)

Dalla cerimonia si manifestò del cibo nettareo e il felice *Mahāvasu* lo diede a sua moglie *Sucandra*.

tam aśnantyām carur tasyām alinde sambhramojjhitah surangyākhyā vraja-cari kurangi rangini-prasūh (106)

āgatya tarasā tasyālokāt kiñcid abhakşayat paśupāli-hariny ubhe tato garbham avāpatuh (107)

Quando *Sucandra* mangiò il cibo santificato, parte di esso cadde nel cortile, a causa della sua fretta. Una cerva di nome *Surangi*, la madre di *Rangini*, vagava per *Vraja*. Vide il cibo, lo prese e lo mangiò. Sia la *gopi Sucandra*, sia la cerva *Surangī*, rimasero incinte mangiando il *prasada*.

sucandra suşuve putram stoka-krsnam bruvanti yam asosta gostha-madhye sā hiranyangīm kurangikā (108) Al momento opportuno *Sucandra* diede alla luce un figlio, che divenne noto col nome *Stoka-krsna* e la cerva *Surangi* diede alla luce una figlia, *Hiranyāngī*.

ya sakhi priya-gāndharvā gāndharvāyāh priya sadā phullaparājitā-śreni-virāji-pata-mandita (109)

Gāndharvā Śri Rādhā e Hiranyāngi sono care amiche. Hiranyāngi indossa abiti che ricordano i fiori sbocciati aparajita.

etām dāratayodārām dadau vrddhāya go-duhe jaradgavāya gargasya girām gauravataḥ pitā (110)

Il padre liberale di *Hiranyāngi* la diede in sposa a un vecchio pastorello, *Jaradgava*, per rispetto delle parole di *Garga Muni*.

#### 4. Ratnalekha

suto māty-şvasuḥ suryasāhvayasya payonidhiḥ tasya putravataḥ patnī mitra kanyābhilāṣiṇi (111)

sraddhayārādhayāñcakre bhāskaram sutavaskarā prasādena dyu-ratnasya ratnalekhām asūta sā (112)

Il figlio della zia materna di *Vrsabhānu Mahārāja* (*Suryasāhvaya*) è chiamato *Payonidhi*. Anche se sua moglie *Mitrā* aveva già un figlio, adorò il dio Sole con grande fede con il desiderio di avere una figlia. Come risultato della misericordia del *Deva* del Sole, ebbe una figlia, *Ratnalekhā*.

manahsilā-rucir asau rolamba-rucirāmbarā vrṣabhānu-sutā-preṣthā bhānu-suśrūṣane ratā (113)

vyūdhā bālye kadāreņa mātā yasya kuthārikā ghūrņayanti diśau ghore mādhavam prekşya tarjjati (114) La lucentezza del corpo di *Ratnalekhā* assomiglia al minerale rosso chiamato *manaḥ-śilā*, e il colore del suo abbigliamento è del colore di un calabrone. È molto cara a *Vrṣabhānu-nandini Śrī Rādhā* e adora il *Deva* del sole con mente fissa. Fu data in sposa al figlio di *Kuthārikā*, *Kadāra*, già nell'infanzia. Ogni volta che lei vede *Mādhava*, alza gli occhi al cielo in modo spaventoso per rimproverarLo.

#### 5. Sikhavati

dhanyadhanyād abhut kanya susikhāyām sikhāvati karnikara-dyutiḥ kundalatikāyāḥ kaniyasi (115) jarat-tittira-kirmira-paṭā murtteva madhuri ududha garudeneyam garjarākhyena go-duha (116)

Sikhavati è la figlia di *Dhanyadhanya* e *Susikha*. La sua carnagione corporea è come quella del fiore *karnikāra* (giallo) detto anche *svarna-campā*. È la sorella minore di *Kundalatikā* e indossa abiti multicolori che ricordano una *tītara* (pernice). Appare come la personificazione della dolcezza. È sposata con un *gopa* di nome *Garjara*, che è conosciuto anche come *Garuda* 

#### 6. Kandarpa Mañjari

kandarpa-mañjari nama jātā puspākarāt pituh jananyām kuruvindāyām yasyāḥ pitrā harim varam (117)

> hydi krtya na kutrāpi vivāho 'nyatra kāryate kinkirātojjvala-rucir vicitra-sicayāvíta (118)

Il padre di *Kandarpa Manjari* è *Puspākara* e sua madre è *Kuruvinda*. Nel suo cuore, il padre di *Kandarpa Mañjari* pensava a *Śrī Hari* come il suo vero genero, quindi non ha mai organizzato un matrimonio con qualcun altro. Il corpo

splendente di *Kandarpa Mañjari* ha il colore di un pappagallo (*kinkirāta*), e indossa abiti colorati decorati con ricami floreali.

#### 7. Phullakalika

srimallāt phullakalikā kamalinyām abhut pituḥ seyam indivara-śyāmā sakra-capa-nibhāmbarā (119)

sahajenānvitā pita-tilakenālika-sthale viduro 'syāḥ patir dūrān mahişir āhvayaty asau (120)

Il padre di *Phullakalikā* si chiama Śrī Malla e sua madre è Kamalini. La sua carnagione scura (śyāmā) è come quella di un loto blu e indossa abiti incantevoli che ricordano l'arcobaleno. La sua fronte splendente è abbellita da un naturale *tilaka* giallo. Il nome di suo marito è *Vidura*, che chiama i suoi bufali da lontano.

#### 8. Ananga Mañjari

vasanta-ketaki-kāntir mañjulānanga-mañjarī yathārthākṣara-nāmeyam-indivara-nibhāmbarā (121)

durmado madavān asyāḥ patir yo devaraḥ svasuḥ priyāsau lalitā-devyā viśākhāyā viseṣataḥ (122)

Ananga Mañjarī, la sorella minore di Śrī Rādhā, ha una carnagione incantevole che ricorda un fiore ketaki primaverile e indossa abiti che ricordano il loto blu. Anche Cupido (Ananga) è attratto dalla sua bellezza e dolcezza; così il suo nome Ananga Mañjarī è del tutto appropriato. Suo marito è l'orgoglioso e arrogante Durmada, il fratello minore del marito di Śrī Radha. Ananga Mañjari è molto cara a Lalitādevi e specialmente a Viśākha.

# Attività generali delle sakhi coetanee

(vayasyānām sāmānya-karmāni likhyante)

veśah priya-vayasyāyā guru-paty-ādi-vañcanam hariṇā prema-kalahe tasyā evānuyāyitā (123)

Queste care sakhi sono esperte nel preparare il vestito e gli ornamenti di  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dhika$ , e nell'imbrogliare i parenti come il marito, la suocera e il suocero. Quando  $Śr\bar{\imath}$  Hari e  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  a volte hanno una lite amorosa, prendono le parti di  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dhik\bar{a}$ 

abhisāre sahāyatvam annādi-pariveśanam āsvādanam saha-krīdā rahasya-parigopanam (124)

Aiutano Śrī Rādhā a incontrasi con Śrī Krsna presso il luogo designato e Li servono con molti tipi di cibi e preparazioni. Amano i passatempi della Coppia Divina e sono abili a mantenere segreti.

pavitra-citta-caturyam paricaryā yathocitam utkarşa-mlānikāritvam svapakşa-pratipakşayoh (125)

Con pura intelligenza servono la Giovane Coppia in accordo alle esigenze dello specifico momento. Promuovono in ogni circostanza la superiorità del proprio gruppo e l'inferiorità della controparte.

tauryatrika-kalollasairubhayoh paritosanam avakasovitacara-seva-prarthana-bhasanam (126)

Essi compiacciono la Coppia Divina con la loro danza, canzoni e giochi musicali. Essi conoscono molto bene come

comportarsi, aspirare al servizio, e anche conversare in accordo a circostanze appropriate.

ityadi susthu bhuyistham jneyam asam vicaksanaih sarva evakhilam karma jananti kurvate 'pi ca (127)

Una persona intelligente capirà chiaramente le attività affascinanti di queste *sakhi*, e quindi non c'è bisogno di dire altro. Tuttavia, non sarà inappropriato affermare che in fondo esse sanno tutto e fanno tutto ciò che è necessario in un determinato momento.

tatra kāścin niyuktāḥ syur aniyuktāś ca kāścana niyuktāḥ susṭhu yā yatra likhyante tāḥ kramād imāh (128)

Le *sakhi* che servono direttamente nei suddetti modi sono le *niyukta* e le altre, che da distante offrono appoggio e assistenza a questi servizi sono le *aniyukta*. Ora verranno descritti dettagliatamente i servizi confidenziali delle *niyukta*.

# Descrizione delle otto sakhi principali (asta-sakhi-caritam)

Le otto *sakhi* più importanti sono già state descritte, tuttavia è essenziale notare che le descrizioni fatte in precedenza riguardavano il loro aspetto, la famiglia e così via, ora invece verranno svelati i loro servizi specifici e quelli delle *gopi* sotto la loro guida.

#### 1. Lalitā-devi

tathāpi parama-preştha-sakhyaḥ śreşthatayoditāḥ sarvatra lalitā-devī paramadhyakşatām gata (129)

Le *parama-prestha sakhī* sono considerate le prominenti tra tutte le *niyukta sakhi*. Śrī Lalitā-devi è a capo di tutte le *parama-prestha sakhī*.

svikrtākhilabhāveyam sandhi-vigrahiņi matā aparadhyati radhayai madhave kvapi daivatah (130)

 $\acute{S}ri$  Lalitā conosce perfettamente tutte le emozioni trascendentali di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Rādhā e  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Krishna, lei organizza sia i loro incontri sia le liti amorose. Appartiene al gruppo di amiche intime di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Rādhā e perciò, a volte all'improvviso offende persino  $M\bar{a}dhava$ .



caņdimnā kuñcita-mukhi sakhi-dyutibhir-āvrtā vigrahe praudhi-vāde ca prativākyopapattişu (131)

Quando accadono liti amorose dettate da parole arroganti, e si verificano accese discussioni, a volte  $\hat{S}r\bar{\imath}$  Lalit $\bar{a}$  si colma di rabbia, e talvolta, quando i suoi sentimenti si uniscono a quelli di  $\hat{S}r\bar{\imath}$  Radh $\bar{a}$ , abbassa il viso e rimane in silenzio (accettando il sentimento di  $R\bar{a}dh\bar{a}$ ). In quel momento, viene coperta dalla carnagione splendente della sua amica  $\hat{S}r\bar{\imath}$  R $\bar{a}dha$ , che è come l'oro fuso, sebbene la carnagione di Lalita ricordi il colore  $gorocan\bar{a}$  che tende al giallo.

pratibham upalabdhābhir dhatte vigraham agrahāt āyāti sandhi-samaye tatastheva sthitā svayam (132)

bhagavaty ādibhir dvārair yukta sandhim karoty asau (133a)

A volte, durante le liti amorose, *nava-navonmeșa-salini Śrī Lalitā* (nel cui cuore sbocciano sempre nuovi sentimenti che si manifestano dalle sue parole) incita con zelo la rabbia gelosa di *Śrī Rādhā* (*māna*), guidandoLa sulla via più propizia per quell'occasione. A volte, insieme a *Bhagavati Paurṇamāsī* e altre, organizza gli incontri (di *Śrī Rādhā*) con *Krsna*, ma quando giunge il momento dell'incontro, *Lalita* ne rimane indifferente

pauspāṇāṁ-mandanaṁ-chatramsayanothāna-veśmanām (133b)

nirmitav indrajālādeh prahelyāñcātikovidā (134a)

Śrī Lalitā è esperta nella creazione di ornamenti, ombrelli e giacigli di fiori così come nell'ideare luoghi appartati adatti

per conversazioni intime. È anche abile nella magia e nel comporre enigmi.

tāmbule 'dhikrta yāḥ syur asyās tu dāsikā's ca yāḥ (134b)

madanonmadini vāţyām yāh kinnara-kisorikah prasūna-valli-tāmbūla-valli-pūga-drumeşu ca (135)

sakhyaś ca vana-devyaś ca varā mānyopajīvinām yaḥ kanyakāḥ syuḥ sarvāsu tāsv evādhyakṣatām gata (136)

Śrī Lalitā è la supervisore delle ancelle che eseguono il tāmbula-sevā; delle kinnara-kisorī impegnate in servizi nel giardino Madanonmādini; delle ancelle che proteggono pergolati fioriti, rampicanti di betel e alberi di noce di betel; delle vana-devi (dee della foresta); e anche delle stimate fanciulle di altri venerabili gruppi.

*Kinnara-krīdā* è un tipo di passatempo amoroso (*rati-krida*) menzionato nei *kāma-sastra*. Una *kinnara-kisori* è una giovane ragazza appartenente alla famiglia di esseri celesti chiamati *kinnara*. Hanno un corpo simile a quello di un essere umano e la testa come un cavallo.

ratnalekhādayo 'stau yāḥ priya-sakhyo 'nukirttitāḥ sarvatra lalitā-devyāstā jñeyāḥ pratyantarāh (137)

Le otto care *sakhi* del gruppo *vara* descritte in precedenza, come *Ratnalekhā*, sono sempre completamente arrese a *Śrī Lalita-devi*.

ratnaprabhā-ratikale tatrāpy astāsu visrute guna-saundarya-vaidagdhi-madhuribhir upāgate (138) Tra le otto sakhi che servono sotto la guida di  $Śr\bar{\imath}$   $Lalit\bar{a}$ ,  $Ratnaprabh\bar{a}$  e  $Ratikal\bar{a}$  sono ben note e possiedono molte buone qualità, bellezza, destrezza, fascino e così via.

# Addobbi floreali realizzati al servizio di Sri Lalita (puspesu mandanam)

kiritam balapāśyā ca karnapuro lalātikā graiveyakāngade kāñci-katake mani-bandhani (139)

hamsakaḥ kañculītyādi vividham puşpa-mandanam mani-svarṇādi-klrptasya mandanasyātra yādiśaḥ akāraś ca prakāraś ca kausumasya ca tādśaḥ (140)



Esistono numerose varietà di ornamenti composti di fiori: corone (*kirīta*), fasce per capelli (*bāla-pāśyā*), ornamenti per le orecchie (*karnapūra*), decorazioni sulla fronte (*lalātikā*), collane (*graiveyaka*), bracciali per la parte superiore del

braccio (angada), cinture ( $k\bar{a}\tilde{n}ci$ ), cavigliere (kaţaka), braccialetti (mani- $bandhan\bar{i}$ ), decorazione per i piedi (hamsaka), corpetti ( $ka\tilde{n}culi$ ) e molti altri.

Per forme, varietà e così via, gli ornamenti fatti di fiori non sono meno preziosi degli ornamenti fatti di gioielli, oro e altri metalli pregiati.

# Corone (kiritam)

rangiņi-hema-yāthībhir navamālī-sumālibhiḥ dhrti-māṇikya-gomeda-muktendu-mani-kāntibhiḥ vinyastābhir yathā sobhamābhiḥ susṭhu vinirmitam (141)

Le corone sono fatte unendo molto sapientemente fiori come il *rangini* (di colore blu), *svarṇa-yuthi* (dorato), *navamālikā* (bianco) e *sumālikā* i cui colori ricordano i rubini; intrecciandovi gemme *gomeda*, perle e pietre di luna. *Gomeda* è una gemma proveniente dall'*Himalaya* e dall'*Indo*, è di quattro varietà: bianco, giallo pallido, rosso e blu scuro (come definito nel dizionario sanscrito-inglese *Monier-Williams*). Le corone sono fatte così bene che sembrano brillare come veri e propri gioielli.

krta-sapta-śikhar hema-ketaki-korakacchadaih citrakair dhātubhis citrais citta-hāri harer idam (142)

kirīţam puspapārākhyam ratnapārād api priyam gāndharvātah krtim yasya lalitā samasikṣata (143)

tat tu pañca-sikham puspaih pañca-varnair vinirmitam korakair api gandharvābhūşanam mukutam bhavet (144)

Queste corone specifiche hanno sette punte fatte di gemme di dorati fiori *ketaki* oltre che di sostanze colorate come l'ocra

rossa (gairika). Il kirīta è una decorazione per il capo e Śrī Krsna lo ama moltissimo. Cos'altro si può dire? Poiché questa decorazione è la migliore di tutte le decorazioni floreali è anche conosciuta come Puspapāra (fiore insuperabile). È ancora più apprezzato del migliore dei diamanti. Śrī Lalitā Sakhi ha sapientemente imparato a comporle da Gāndharvā Śrīmati Radha. Inoltre Śrī Lalitā-devī confeziona per Śrīmati Rādhā corone a cinque punte fatte di fiori e boccioli di cinque colori.

# Fasce per capelli (bāla-pāśyā)

keśa-bandhana-dori ca vicitraih korakādibhih āvali gumphitā gādham bāla-pāśyeti kirttitā (145)

Le fasce per legare i capelli (bāla-pāśyā) aumentano la bellezza dei capelli e li tengono in ordine. Sono fatte come una ghirlanda, ovvero unendo con un filo vari boccioli di fiori colorati.

# Ornamenti per le orecchie (karņapūrah)

tātankam kundalam puşpi karnikā karna-vestanam iti pañca-vidhaḥ proktaḥ karnapūro 'tra silpibhiḥ (146)

Gli artefici dividono gli ornamenti per le orecchie (*karnapūra*) in cinque tipi: *tāṭanka*, *kundala*, *puspi*, *karṇikā* e *karna-veṣṭana*.

#### 1. Tatankam

tāla-patrākrtir bhūṣā tatankah sa dvidhoditah citra-puspa-krtaḥ svarna-ketakı-dala-jas tatha (147)

I *tatanka*, che sembrano foglie di palma, sono di due tipi: fatti di fiori multicolori o di petali dorati del fiore *ketaki*.

#### 2. Kundalam

mayūra-makarāmbhoja-sasānkarddhadi-sannibham svānurūpaiḥ krtam puṣpaiḥ kundalam bahudhoditur (148)

Gli orecchini *kundala* sono ornamenti floreali che assomigliano a pavoni, a creature marine che incrementano il desiderio amoroso (*makara*), a fiori di loto, mezzelune e di molte altre forme.

#### 3. Puspi

catur-varnaiḥ kramat puspais cakravalataya krtah madhye paryapta-guñjo 'yar stavakaih puspikocyate (149)

Gli ornamenti *Pușpi* sono realizzati unendo in sequenza quattro tipi di fiori di diversi colori per formare un motivo a cerchio, simili a orecchini. Nel mezzo di questi ornamenti sono posti pendenti quali, grappoli di bacche di *gunja* di adeguate proporzioni.

#### 4. Karnika

rājiva-karnikākārā pita-puspair vinirmita bhungikā-dādimi-puspa-prota-madhyātra karnika (150)

La decorazione *Karnikā* si ottiene infilando fiori gialli tutt'intorno al pericarpo di loto. I fiori *Bhrngi* e i fiori di melograno sono applicati nel mezzo.

#### 5. Karna-vestanam

yat tu karnam veşţayati vrttam tat karna-vestanam (151)

Gli orecchini che si estendono su tutto l'arco dell'orecchio sono chiamati *karna-vestana*.

# Decorazioni per la fronte (lalatika)

dvi varna-puspa-vacita dvi-pártva sona madhyama alakavali-mula stha puspapāṭi lalaṭikā (152)

I *Lalatika* sono fatti di fiori di due diversi colori e sono composti da due parti, di cui una è di colore rosso. È fissata sulla parte superiore della testa e segue la linea che separa i capelli fino alla fronte: Questa composizione di fiori è disposta in modo molto artistico.

# Collana (graiveyakam)

varttulas ca catur-griva kausumyo yatra kosthikah (153) tad-varṇa-puspakai madhyann ineyarn graiveyokas tu tat

Un ornamento fatto di un solo tipo di fiore e graziosamente abbellito nel mezzo da foglie di rampicanti è chiamato *graiveyaka*. Tale ornamento pende dal collo in modo circolare, come una ghirlanda a quattro fili.

# Bracciali indossati al di sopra del gomito (anjadam)

klrptar puspa-latátantu protair mandalatam gataih tri-varnopary upary-upta-tri-puspananam angadam (154)

Un ornamento realizzato infilando diversi fiori di tre distinti colori, uno per uno, fino a formare una pianta rampicante a forma rotonda si chiama *angada*.

# Cintura (kanci)

ksudra-jhallari-samvita citra-gumpha-karambita pañca-varnair-viracita kusumih kañcir ucyate (155) La sorprendente decorazione composta di cinque tipi diversi di fiori colorati e abbellita da piccole ghirlande pendenti, è detta *kanci* (cintura).

# Cavigliere (katakah)

krtta-vrntair latatantau protair ekaikasas tu yah kalpita vividhaiḥ puspaiḥ kaṭakā bahudhoditah (156)
Queste cavigliere sono realizzate unendo molti tipi di boccioli di fiori, di frutti o foglie, utilizzando un gambo sottile come filo. Con tale tecnica si possono realizzare diversi tipi di cavigliere.

# Bracciali (mani-bandhani)

catur-varņa-prasūnānka-guccha-lambi-tridhārikā kara-dori kusumajā kārttitā maṇi-bandhani (157)

Il *Mani-bandhani* è realizzato con fiori di quattro diversi colori. Da esso pendono tre fili di fiori e viene legato al polso.

# Ornamenti per i piedi (hamsakah)

prthulā ca catuḥ-śrngi puṣpa-śrngāṭa-lambikā pārśve saumanasi gumphā sphuranti hamsako bhavet (158)

L'*hamsaka* copre l'intera parte superiore e laterale del piede, simile a cavigliere. È molto bello e presenta piccole file di boccioli che dondolano dai fiori principali della decorazione.

# Camicetta (kañculi)

şad-varņa-puspa-vinyasa-sausthavenāticitritā kastūrī-vāsitā kantha-lambi-gucchātra kañculi (159)

Una decorazione floreale di grande fascino, sapientemente composta da sei fiori di colore diverso è chiamata *kañculi*. È profumata di muschio, e si allaccia al collo con fili di fiori.

# Ombrelli (chatram)

śuklaiḥ şūksma-salākāli-paryuptaiḥ kusumaiḥ krtam svarṇa-yuthi-cita-cchatra-dandam chatram udiryate (160)

Gli ombrelli sono realizzati con filari di fiori bianchi adagiati a sottili bacchette di legno e hanno il manico di legno decorato con dorati fiori *juhi*.

# Giaciglio (sayanam)

campakāśoka-paryāpta malli-gumphita-gendukā navamāli-krta tūlī vistīrņā śayanam bhavet (161)

I cuscini sono realizzati unendo fiori *campaka* e *aśoka* e un'enorme quantità di fiori di *mallikā* (*cameli*). Il materasso è fatto di fili di fiori *navamallikā* (teneri fiori *cameli*).

# Tenda da sole o ombrellone (ullocah)

sūcī-vāpa-sadrk citra-puspa-vinyasa-nirmitaḥ khanditaiḥ ketaki-patraiḥ parṇavān malli-lambibhiḥ (162)

L'ulloca (un tipo di candrātapa) si prepara facendo un disegno a reticolo con fili di variegati fiori mallikā freschi e attaccandoli a petali di fiori ketaki. L'ulloca è ulteriormente abbellito da altre varietà di fiori colorati.

# Candratapa

pārśve ca suphalan muktā-sindhuvāra-kalāpakam madhya-lambi-navāmbhojaś candrātapa itiryate (163) Quando le pareti di una tenda da sole sono fatte di filari di luminosi fiori *sindhuvāra* simili a perle, e da ghirlande fatte di freschi fiori di loto che pendono dal suo centro, è definita *candratapa*.

# Capanna (vesma)

śarakāndaiḥ krta-stambhā citra-puṣpādi-samvrtaiḥpuspaiḥ kṛta-catuḥ-khandi vividhair veśma bhanyate (164)

Si possono costruire molti tipi di capanne usando vari fiori per decorare i quattro pilastri fatti di canne, posizionati nei quattro angoli, e decorando tutti i lati con filari di vari tipi di fiori.

#### 1. Visakha

viśākha navata bhadrā priya-narma-sakhi matā akhandā 'kṣīṇa-mantreyam govinde narma-karmathā (165)

parijñātārtha-hrdayā buddhi-dutyaika-kovidā sāmni kāndarpikopāye dane bhede ca peśalā (166)

Śrī Visākhā appare sempre nella piena e fresca giovinezza ed è la personificazione del massimo auspicio. Lei è una priyanarma-sakhi ed è competente in tutte le aree (definita anche parama-prestha-sakhi). Lei dà consigli impeccabili e utili ed è molto esperta nel pronunciare parole scherzose in presenza di Śrī Govinda. È particolarmente competente nel comprendere i sentimenti di Śrī Rādhā e Śrī Krṣṇa e svolge abilmente e con intelligenza i compiti di messaggera. Conosce bene tutte le sottigliezze dell'arte amorosa, ovvero come portare l'eroe dall'eroina, e tutti i modi per alimentare questo incontro: sāma (negoziazioni per raggiungere un comune accordo),

*dāna* (sedurre l'eroe), *bheda* (seminare discordia che porta poi a dolce riconciliazione) e così via.

patra-bhangādi-racane mālyāpīdādi-gumphane vicitra-sarvato-bhadra-mandalādi-vinirmitau (167)

nana-vicitra-sūtreņa sucira-prakriyasu ca sūryārādhana-sāmagri-sādhane ca vicakṣaṇā (168)

vicitra-deśīya-gite sudakṣā dhrupadādişu (169)

Śrī Visākhā mostra grande esperienza nell'uso di sostanze minerali come l'ocra rossa per dipingere bellissime e incantevoli immagini di fiori rampicanti o simili, su varie parti del corpo. Lei è esperta nel comporre ghirlande e decorazioni di fiori per abbellire la testa. È abile nel sarvato-bhadra-mandala, ovvero una particolare pittura di auspiciosi diagrammi multicolori (mandala) apposti su porte d'ingresso e altri luoghi. Sarvato-bhadra-mandala si riferisce anche a uno stile di scrittura poetica menzionata nella sezione degli acrostici ossia componimenti nei quali le iniziali dei Versi si susseguono in modo da formare nomi o altre determinate parole definite citra-kāvya, poesie criptate con messaggi segreti tratti dal kāvya-śāstra, le scritture che delineano le varie caratteristiche della poesia.

Utilizzando questo stile, *Visākhā* compone abilmente poesie che contengono doppi significati utilizzando variegati aforismi (*sūtra*), a evidenza della sua straordinaria destrezza. Lei possiede grande talento nell'usare parole volte a disorientare le persone e altre simili attività. È esperta nella preparazione dei vari ingredienti per l'adorazione del *deva* del

sole, nell'intonare canti in diverse lingue, e stili musicali quali il *dhrupada* e nello scrivere poesie.

rangāvali-prabhrtayo yāḥ sakhyaś citra-kovidāḥ (169b)

mādhavi-mālati-candrarekhadyā ālayas tathā yaś ca vastradhikarinyaḥ sakhyo dasyaś ca sammatāḥ (170)

yā vanya-devy-adhikrtāh sarvānanda-camatkrtau yāś ca prasūna-vrkşeşu sakhyo 'dhikrtim āśritāḥ mālikādyāś ca yās tāsu sarvāsv adhyakşatāṁ gatā (171)

Śrī Visākhā-devi supervisiona le sue otto sakhi (capeggiate da Rangāvali) e la conversare abilmente su qualsiasi argomento; è la guida di Mādhavī, Mālati, Candrarekha e altre sakhi; ed è responsabile delle sakhi e delle ancelle incaricate di prendersi cura degli abiti di Śrī Rādhā. È anche il supervisore delle dee della foresta (vana-devi), che donano gioia e divertono tutti con le loro attività, come anche delle sakhi capeggiate da Māllikā, a cui è affidata la cura degli alberi che producono fiori.

#### 2. Campakalata

abhijñā campakalatā dūtya-tantra-praghattake nigūdhārambha-sambhārā vāco-yukti-viśāradā (172)

upāyena patimnā ca pratipakşāpakarsakrt (173a)

Campakalatā è esperta nel supervisionare le messaggere. Lei cela sempre le vere intenzioni del suo agire ed è la più abile nel discorso logico. Rivela l'inferiorità della controparte e dimostra la superiorità del proprio gruppo svolgendo vari compiti con destrezza.

phala-prasūna-kandānām sandhāna-prakriya-vidhau (173b)

hasta-caturya-matrena nana-minmaya-nirmitau şad-rasānām parikṣāyām suda-śāstre ca kovidā (174)

sitotpala-krti-paţur mista-hasteti visrutā (175a)

Campakalatā è particolarmente abile nel raccogliere frutti, fiori e radici commestibili, nonché su come usarli. Lei eccelle nell'abilità di creare oggetti con l'argilla modellandola con maestria con le mani. E' maestra nel proporzionare i sei tipi di gusti: dolce, acido, amaro, piccante, salato e astringente, così come nella conoscenza delle scritture che delineano i vari metodi di cottura (suda-sastra). È conosciuta come Mista-hastā (mani dolci) perché è abile nell'usare lo zucchero candito per preparare vari dolci con forme diverse.

paura-gavyasca pacane yāḥ sakhyo dāsikāś ca yāḥ (175b)

kurangākşi-prabhrtayaḥ sakhyo yā aşţa-sankhyakāḥ sakaleşu druma-latā-gulmeşv-adhikrtāś ca yāḥ sakhi-prabhitayaḥ sarvāḥ samprāptādhyakşatām asau (176)

Campakalatā è il supervisore delle sakhi e delle ancelle che si occuopano di cucinare le specialità a base di latte; delle otto sakhi capeggiate da Kurangākşi; e delle gopi che si prendono cura degli alberi, rampicanti, cespugli, e vegetazione di Vraja.

#### 3. Citra

citrā vicitra-cāturyā sarvatrāsau praveśini yāne 'bhisaraṇābhikhye ṣad-gunasya trtīyake (177)

lekhe 'pīngita-vijñāne nānā deśīya-bhāşite drşṭi-mātrāt paricaye madhu-kṣīrādi-vastunaḥ (178) kāca-bhājana-nirmāņe tan-madhyormi-vinirmitau jyotiḥ-śāstre paśu-vrāta-vidyāyām kārmaņe 'pi ca (179)

vrksopacāra-śāstre ca viseşāt pāṭavam gata rasānām panakadinām suṣthu-nirmāṇa-karmaṭhā (180)

 $Citr\bar{a}$  è esperta in tutte le attività grazie alla sua straordinaria destrezza. Ci sono sei espedienti per organizzare e nutrire gli incontri amorosi (*abhisaraṇa*).

I sei espedienti impiegati dalle *sakhi* per accrescere l'amore dell'eroe ed eroina: *Sandhirvā vigraho yānamāsanam dvaidhamvāśrayah* (Dizionario *Amarakośa*):

- (1) sandhi: organizzare l'incontro tra il nāyaka e la nāyika.
- (2) *vigraha*: suscitare liti amorose, con o senza causa, tra la Coppia Divina;
- (3) *yāna* prendere le parti dell'eroina mentre si attacca l'eroe o la parte avversaria;
- (4) *asana*: rimanere indifferente pur tenendo d'occhio le attività sia degli eroi che delle *sakhi* della parte avversaria;
- (5) dvaidha: arrendersi per finta al gruppo più forte; e
- (6) āśraya: rifugiarsi nel gruppo più forte quando viene attaccato dal nemico. In alcuni testi queste qualità sono descritte coi nomi sama, dana, danda, bheda e così via.

Di questi sei, lei è estremamente esperta nel terzo *yāna*. Essa è anche molto talentuosa nello scrivere; esprimere i sentimenti del suo cuore con accenni e segni; parlare in lingue di molti paesi diversi; così come riconoscere con un solo sguardo, le qualità dei piatti a base di miele, latte e quant'altro. Lei sa realizzare con abilità vasi di cristallo, e suonare magistralmente le diverse note *sa*, *re*, *gā*, *mā* e così via,

utilizzando i vasi da lei creati riempiti a livelli variabili di acqua, in modo che producano vibrazioni particolari. Conosce le scritture che delineano l'astrologia ed è esperta su come proteggere e prendersi cura di animali e alberi.

È particolarmente abile nella preparazione di sorbetti, succhi e bevande

astau rasālikādyāḥ syuh yāḥ sakhyah parikirttitāh yāś ca peyadhikārinyaḥ sakhyo dasyaś ca sammatāḥ (181)

divyauşadhinām prāyena hinānām kusumādibhih tathā vana-sthalīnāñ ca virudhāñcādhikāritām labdhāḥ sakhyādayo yaś ca tatraisādhyakşatām gata (182)

Śrī Citra Sakhi è a capo delle otto famose sakhi guidate da Rasalikā; delle sakhi e delle ancelle che preparano bevande; e delle sakhi che raccolgono divine erbe medicinali e simili, di chi protegge gli alberi privi di fiori, e di chi si prende cura della foresta nell'area di Vraja inclusi i suoi vari rampicanti e viti.

# 4. Tungavidya

tungavidyā tu vidyānām aştādaśatayamsitā sandhāvatīva kuśalā krsņa-viśrambha-śālini(183)
Tungavidyā è esperta nei diciotto tipi di conoscenza. Lei è eccezionalmente abile nell'organizzare gli incontri della giovane Coppia Divina, e Śrī Krishna ripone piena fiducia in lei.

I diciotto tipi di conoscenza sono:

- (1) Rgveda,
- (2) Samaveda,
- (3) Yajurveda,
- (4) Atharvaveda,

- (5) Sikṣā (fonetica),
- (6) Kalpa (rituali),
- (7) Vyākaraņa (grammatica),
- (8) Nirukta (etimologia),
- (9) Jyotisa (astrologia e astronomia),
- (10) Chanda (metrica poetica),
- (11) Mimāmsā,
- (12) Nyāya (logica),
- (13) Dharma-śāstra (doveri prescritti),
- (14) Purāņa,
- (15) *Āyurveda*,
- (16) Dhanurveda,
- (17) Gandharvaveda e
- (18) *Artha-śāstra* (come menzionato nel *Vişnu-purana* (tratto dalla *Bhagavad-gitā* 1.1 di *Śrī Śrīmad Bhaktivedānta Nārāyana Gosvāmi Mahārāja*, pagina 80-81).

rasa-śāstre naye nāţye nāţakākhyayikādişu sarva-gāndharva-vidyayām ācāryakam upāgatā (184)

viseşān mārga-gītādau vīņā-yantrādi-panditā (185a)

Tungavidyā, che ricopre la carica di ācārya nell'arte della musica (gāndharva-vidya), è molto esperta nelle scritture che delineano il rasa (rasa-śāstra), la condotta morale (niti-śāstra) e l'arte della danza (nāṭya-śāstra). È esperta di drammaturgia oltre che nel narrare storie istruttive anche inventate. Lei è particolarmente abile nel cantare in accordo a raga e ragini e nel suonare la vīṇā e altri strumenti musicali.

mañjumedhādayaḥ sakhyo yā aştau parikirttitah (185b)

yā dūtyaḥ kuśalāḥ sandhau şad-guṇasyādime gune sangīta-ranga-śālāyām yāḥ sakhyo 'dhikytif gataḥ (186)

mārdargikyah kalāvatyo narttaki-pramukhāś ca yāḥ vindāvanāntara-stheşu jaleşv adhikrtāś ca yāh sakhyaś ca jala-devyaś ca tatraisādhyakṣatāṁ gatāh (187)

Tungavidyā-devī è responsabile delle otto famose sakhi guidate da Mañjumedha; delle esperte messaggere abili nel far incontrare la Coppia Divina (sandhi, come già descritto nel Verso 177, Brhad-bhāga); e delle gopi che sanno cantare, suonare strumenti musicali, ballare ed esibirsi con vari giochi. È anche la guida delle virtuose gopi che sanno suonare la mrdanga, che conoscono le sessantaquattro arti, così come delle sakhi che raccolgono l'acqua da vari fiumi e sorgenti di Vindāvana.

#### 5. Indulekha

indulekhā bhaven mallā nāga-tantrokta-mantrake vijñānasya ca mantre 'pi sāmudraka-visesavit (188)

*Indulekhā* conosce bene tutti gli incantesimi menzionati nel *nāga-tantra* per controllare i serpenti. Inoltre, è la più abile nell'usare quegli incantesimi. È particolarmente esperta nel *sāmudrika-śāstra*, la scienza dell'interpretazione di segni auspiciosi e infausti sul corpo di una persona.

hārādi-gumphane citre danta-rañjana-karmaņi sarva-ratna-pariksāyām patţa-dorādi-gumphane (189)

lekhe saubhāgya-mantrasya kauśalam yad-bhuje dhrtam anyonya-rāgam utpadya saubhāgyam janayed varam (190) *Indulekhā* produce molti tipi di collane e altri gioielli, ed è capace di decorare i denti. Le sue dita hanno il dono di riuscire a riconoscere tutti i tipi di gioielli, di creare nastri e nodi di seta e creare amuleti magici o diagrammi contenenti mantra porta fortuna. Accresce l'amorevole attaccamento che Śrī Rādhā e Śrī Krishna provano l'uno per l'atra e quindi è portatrice di suprema buona fortuna.

tungabhadrādayas tv asyāh sakhyah syuh pratyanantarāh yas tu sādhāraṇā dūtyo dvayoh pālindhikādayah (191)

tāsām rahasya-vārttānām iyam bhājanatām gatā alankāreşu veseşu koşa-rakṣā-vidhau ca yāḥ (192)

sakhyo dāsye 'py adhikrtā yāś ca vrndāvanāntare sthaleşv adhikrtā yāś ca tāsv adhyakṣatayā sthitā (193) Indulekhā è a capo delle sakhi guidate da Tungabhadrā e di alcune messaggere generiche di Śrī Rādha e Śrī Krishna come Pālindhikā, che portano frequenti messaggi avanti e indietro. Lei è a capo delle gopī che conoscono le conversazioni segrete; delle sakhi incaricate di fare ornamenti, abiti e proteggere tesori; e delle sakhi che si prendono cura di tutti i luoghi incantevoli di Vrndāvana.

#### 6. Rangadevi

rangadevi sadottungā havengita-tarangini krsņāgre 'pi priya-sakhi-narma-kautūhalotsukā (194)

*Rangadevi*, che è sempre sommersa dall'orgoglio, è la personificazione delle onde dei gesti corporei (*hāva*, *bhāva* e *ingita*). Parla abilmente in modo indiretto, ed è desiderosa di

scherzare e di agire in modo giocoso con  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  in presenza di  $Śr\bar{\imath}$  Krṣṇa.

şād-gunyasya gune turye yukti-vaisistyam āśritā krṣṇasyākarṣaṇam mantram tapasā pūrvamīyūṣi (195)

Rangadevi è esperta in āsana, ovvero rimanere apparentemente indifferente mentre controlla attentamente le attività del nayaka e della nayika (menzionato nel Verso 177). Possiede una logica eccellente, e come risultato delle sue austerità, ha ricevuto un mantra per attrarre Śrī Krsṇa.

vicitreş vangarageşu gandha-yukta-vidhau ca yah kalakanthi-prabhrtayah sakhyo 'stau yāḥ prakirttitaḥ (196)

sakhyo dasye 'py adhikrtā yāś ca dhupana-karmani śiśire 'ngāra-dhāri-nyasta-parttāv api vijane (197)

āraņyakeşu paśuşu keśarişu mrgādişu sakhi-prabhrtayo yāś ca tatraisādhyakşatām gata (198)

Rangadevi supervisiona le otto sakhi, guidate da Kalakanthi, responsabili di servizi come dipingere sul corpo decorazioni floreali con sostanze profumate (tipo candana). Essa è anche la guida delle sakhi e delle ancelle che offrono incenso, di quelle che accendono il fuoco nella stagione fredda e che sventagliano con cāmara durante la stagione estiva, come pure delle sakhī e ancelle che vegliano sugli animali nella foresta, come leoni e cervi.

#### 7. Sudevi

sudevi keśa-samskāram priya-sakhyās tathāñjanam anga-samvāhanam cāsyāḥ kurvati pārśva-gā sadā (199) Sudevī Sakhi rimane sempre vicino alla sua amica Śrī Radha. Adorna i capelli di Śrī Rādhā, applica un unguento nero (añjana) intorno ai Suoi occhi, massaggia il Suo corpo e serve Śrī Rādhā in altri modi simili.

śārikā-suka-śikṣāyām naukā-kukkuţa-khelane bhüri-sākuna-śāstre ca paksyadi-ruta-bodhane (200)

candrodayārdra-puşpādi vanhividyavidhāv api udvarttana-višeşe ca susthu kausalam āgatā (201)

Sudevi Sakhi è molto esperta nell'insegnare al suka e sārī (pappagallo maschio e femmina) a cantare le glorie della Coppia Divina. È anche molto abile nei passatempi in barca, come ad esempio competere con persone esperte nel navigare in acque profonde o con persone che possono guidare le loro barche con velocità. Lei organizza abilmente gare tra galli, conosce bene il metodo per leggere i buoni o cattivi presagi specificati nelle scritture dell'astrologia (śakuna-śāstra), e comprende molto bene i linguaggi degli animali inclusi uccelli. È esperta nell'identificare i fiori che sbocciano al chiaro di luna e sa bene come tenere acceso il fuoco in ogni circostanza (agni-vidya).

Essa è anche abile nel realizzare fuochi d'artificio, luci e altri effetti scenografici, nonché nel massaggio con oli essenziali.

gandūşa-kṣepa-pātreşu genduke sayane 'pi ca yāḥ kāverīmukhāḥ sakhyas tā asyāḥ pratyanantarāḥ (202)

Sudevi insegna a Kāverīmukhā e altre sakhi sotto la sua guida a come usare le foglie per preparare impasti da masticare

utilizzati dopo aver pulito la bocca. Istruisce anche nel fare cuscini con i fiori.

asanasyādhikāre yāḥ sakhyo dasyaś ca sammatāḥ pratipakṣādibhāvānām yā jñānāya caranti ca (203)

dhūrtāḥ pranidhi-rupeṇa nānā-veśa-dharāḥ striyah yāś ca pakṣiṣu vanyeṣu chekeṣv adhikṛtās tathā sakhyaś ca vana-devyaś ca tatraisādhyakṣatāṁ gata (204)

Sudevi è a capo delle sakhi, delle ancelle e dee della foresta impegnate a preparare i troni per Śrī Rādhā e Śrī Krsna; delle gopi che vagano qua e là per carpire i pensieri e i piani delle gopi rivali; e di chi, secondo necessità, agisce con astuzia e si traveste in vari modi. Le gopi che proteggono gli uccelli della foresta come pappagalli e cuculi, e coloro che conoscono lo stile poetico chiamato chekānuprāsa (un tipo di allitterazione che coinvolge singole ripetizioni di più consonanti), agiscono sotto la supervisione di Sudevi.

# <u>Tipologie di caratteri di varie Sakhi</u> (sakhinām vibhinna-bhāvāh)

atha śilpa-niyogader vivitih kriyate 'dhunā (205)

Ora si citeranno le qualifiche delle *sakhī* in varie arti.

vigrahe grahilāḥ sakhyaḥ pindakelir vitandikā (205) puṇdarīkā sitākhandi cārucandi sudantikā akunthitā kalakanthi ramaci mecikādayah (206)

Pindakeli, Vitandika, Pundarika, Sitakhandi, Carucandi, Sudantikā, Akunthitā, Kalakanthi, Rāmaci, Mecikā e altre sakhi sono esperte nell'organizzare liti amorose (vigraha).

#### Pindakeli

tāmrāmsukāpi kāntabhā pindake niscitagamam ślistair vacana sauţir yair vilajjayati mādhavam (207)

Tra le *sakhi*, *Pindakā*, la cui carnagione è incantevole, indossa abiti di colore rosso ramato, essa con cuore spensierato, mette in imbarazzo *Mādhava* parlando in modo ambiguo.

#### Vitandika

haridrābhā hari-ccelā hari-mitraņi yā girā vitandikā vitandābhir nigrahaiḥ sthānam ānayet (208)

La carnagione corporea di  $Vitandik\bar{a}$  è giallastra come la curcuma, e ama indossare abiti dello stesso colore. In presenza di  $Sr\bar{i}$  Krsna parla come un'amica. Lei usa parole



dette *vitanda*, ovvero che sostengono il suo gruppo, scoraggiando le *sakhi* avversarie e hanno l'effetto di condurre *Śrī Rādha* e le sue *sakhi* da *Krishna*.

#### Pundarika

pundarīkā paṭam dhṭtvā pundarīkājinacchaviḥ pundarikāngabhā tarjjet pundarikākṣam agasi (209)

Gli abiti e la carnagione di *Pundarikā Sakhi* sono luminosi come un loto bianco (*pundarīka*). Quando Śri Hari dagli occhi di loto (*pundarīkākṣa*) commette qualche offesa, si aggrappa al bordo della sua veste e lei Lo rimprovera severamente

#### Sitakhandi

sitākhandi-tviṣā gauri-nāmnā sitāmbarā sadā vakti kāṭhinya-mādhuryāt sitākhandīti yā hareḥ (210)
La carnagione di Gauri Sakhi è come il colore di un pavone. Indossa sempre abiti bianchi e usa parole che sembrano aspre ma in realtà sono dolci, per questo motivo Śrī Krishna la chiama Sitakhandi. La parola sitā significa 'caramella di zucchero', che per natura è dura e tagliente. Il significato è che anche se lo zucchero candito appare duro in bocca, quando scende in gola e dentro lo stomaco, rinfresca il corpo e ne rivela la dolcezza. Allo stesso modo, Gauri Sakhi esternamente sembra pronunciare parole dure, ma il suo cuore è dolce e gentile. Questo è il motivo per cui è nota come Sitakhandi

#### Carucandi

cārucaņdi bhaginy asyāḥ bhrnga-śyāmā tadit-paṭā cāru-candatayā vācāṁ cārucandīti bhanyate (211)

La sorella di *Sitākhandi* è *Cārucandi*. La sua carnagione assomiglia al calabrone nero (*śyāma*) e il suo abbigliamento è dorato come un fulmine. Esternamente sembra molto dolce, ma poiché utilizza parole insopportabili, è conosciuta come *Cārucandi*, '*cāru* = adorabile, *candi* = ragazza infuriata'.

#### Sudantika

sudantikā śirīṣābhā kurunṭaka-nibhāmbarā karoty ujjvalam apy eṣā pāṭa-vairasamujjavalam (212)

La carnagione di *Sudantikā Sakhi* ricorda il colore del fiore *sirīṣa* (bianco giallastro) e il suo vestito è giallo come il fiore *kurantaka*. Con le sue parole taglienti accresce la dolcezza dell'*ujjvala-rasa*: la radiosa dolcezza amorosa.

#### Akunthita

akunthitābja-kāndābhā vişa-kānda-sitāmbarā āgaḥ krsṇasya yā vasti sva-samāja-samrddhaye (213)

La lucentezza corporea di *Akunthitā Sakhi* ricorda il colore del gambo di un fiore di loto, e il suo vestito è bianco come l'intreccio di radici del loto. Rivelando le offese commesse da *Śrī Krishna*, accresce il piacere delle *gopi* nel suo gruppo.

#### Kalakanti

kalākanthi kuli-puşpa-varņa-kṣīrodakāmbarā vaşṭi gāndharvikā-mānam yā hareś cātu-kānksayā (214)

La carnagione di *Kalākanthi Sakhi* ricorda quella del fiore *kuli*. Il suo vestito è bianco come il colore del latte misto ad

acqua. Rivela ad *Hari* la rabbia gelosa di *Śrī Rādhā* e gli consiglia di implorare il suo perdono.

#### Ramaci

ramaci lalitā-dhātryāh putri gaura-śukāmśukā yaya harir durvacobhir uddhave parihasyate (215)

*Rāmacī* è la figlia della balia di *Śrī Lalitā*. Il suo corpo è dorato e indossa abiti che ricordano il colore di un pappagallo maschio. Prova gioia insuperabile nell'insultare *Śrī Krsna* con parole scherzose e taglienti.

#### Mecika

pinda-puspa-ruciḥ pāṇdu-dukulā mecikā sadā krsṇasya kurute vyaktam āgas tasyeva yā girā (216)

La carnagione di *Mecikā* ricorda il fiore *pinda* che tende al rosso e indossa sempre abiti gialli. Lei rivela a *Śrī Krishna* i Suoi errori usando parole da Lui stesso pronunciate.

#### Messaggere (dūtyah)

vrndā vrndārikā melā muralyādyās tu dutikāḥ kuñjādisamskrtabhijñā vrkṣāyurveda-kovidāh (217)

vasī-krta-sthāna-varā dvayoḥ snehena nirbharāḥ gaurāngyaś citra-vasanā vrndā tāsu varīyasi (218)

Le messaggere principali  $(d\bar{u}ti)$  si chiamano  $Vrnd\bar{a}$ ,  $Vr\bar{i}nd\bar{a}rika$ ,  $Mel\bar{a}$  e Murali. Sono tutte straordinariamente abili nel decorare bellissimi pergolati nella foresta e altri luoghi simili dove organizzano gli incontri di  $Sr\bar{i}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  e  $Sr\bar{i}$  Krishna. Sono anche molto competenti nell'identificare radici

ed erbe medicinali ed esperte nell'*Ayurveda*. Le messaggere esercitano la loro autorità in tutti i luoghi più prestigiosi e sono colme di affetto per *Śrī Rādhā* e *Śrī Govinda*. La loro carnagione è dorata e vestono di abiti multicolori. *Vrindā* primeggia tra loro.

## Messaggere che organizzano liti amorose tra Śrī Rādha e Śrī Krsna (atha vigraha-dutyah)

sāgrahā vigrahādau syur dūtyah skhalita-yauvanāḥ peṭari varudi cāri kotarā kāliṭippani (219)

marundā moraţā cūdā cūṇdarī goṇdikādayah pindakeli-purogānā etāḥ syur vanagāḥ sadā (220)

Petari, Vārudi, Cārī, Kotarā, Kāliţippani, Marundā, Morata, Cūdā, Cūndari, Gondikā, Piņdakeli e altre messaggere organizzano con zelo liti amorose (vigraha) e simili. Esse hanno già tutte attraversato la giovinezza e girovagano sempre nella foresta sotto la guida delle rispettive sakhi principali.



#### Petari e Varudi

vişa-kāndopamajaţā peţarī vrddha-gurjarī (221a) vārudi gārudi veni-sadrk cikura-veṇikā (221b)

Pețarī è un'anziana donna della comunità gurjara (dei pastori di mucche). I suoi capelli arruffati sono bianchi come le radici fibrose del fiore di loto. La lucentezza del corpo di Vārudi ricorda il gioiello marakata (smeraldo). I suoi capelli intrecciati sembrano la corrente di un fiume.

#### Cari

kucari-bhagini cāri tapah-kātyāyani smrtā (222a) kotara abhiri koṭara jatya tila-tandula-kesabhak (222b)

*Cārī* è la sorella di *Kucārī*. È anche chiamata con il nome *Tapah-katyayani*. *Koṭarā* appartiene alla discendenza *ābhira* e il colore dei suoi capelli assomiglia a quello dei semi di sesamo mischiati al riso, cioè alcuni sono bianchi e alcuni neri.

#### Kalitippani e Marunda

palitā pāņdu-cikurā rajakī kāliţippani (223) marundā mundita-śirāḥ pāṇdura-bhrū-kulālikā (223b)

Per il suo status sociale  $K\bar{a}lițippan\bar{\imath}$  è una lavandaia. Dovuto alla vecchiaia i suoi capelli sono bianchi e gialli.  $Marund\bar{a}$  non ha tutti i capelli ed entrambe le sopracciglia sono giallastre.

#### Morata e Cuda

javanā moraţā kāśa-kusumopama-mūrddhajā (224a)

cūdāvali-digdhamukhā lalāte palitojjvalā (224b)

Morațā è in grado di correre qua e là con grande velocità. I suoi capelli sono lucenti come il fiore dell'erba  $k\bar{a} \pm sa$ . Il viso di  $C\bar{u}d\bar{a}vali$  (la messaggera chiamata  $C\bar{u}d\bar{a}$ ) è coperto da rughe causate dalla vecchiaia. La sua fronte è splendente dovuto ai capelli bianchi.

#### Cundari e Gondika

cūņdarī pundarīkākṣa-tatārddha-jarati dvijā (225a) gondikeyam jarad-gondi munda-pandu-sikhojjvalā (225)

Cūndarī è una donna di mezza età appartenente alla società di brahmana. Śrī Krishna dagli occhi di loto canta le sue glorie. Gondika appartiene a una casta inferiore ed è un po' più vecchia. Il suo volto è luminoso e ha capelli che tendono al giallo.

## Messaggere che organizzano incontri (sandhi-dutyah)

cāturya-sandhi-kuśalāḥ śivadā saumya-darśanā suprasādā sadā-śāntā śāntidā kāntidādayah (226)

sarvathā lalitā-devī jivitād-vastunaḥ tu imāḥ mādhavasya parīvāre tasyāptā iti manyate (227)

Śivadā, Saumya-darśanā, Suprasādā, Sadā-śāntā, Sāntidā, Kāntidā sono messaggere che organizzano incontri. Esse sono molto astute e abili nell'organizzarli, e poiché sono la vita e l'anima di Śrī Lalitā-devi, sono considerate membri particolarmente affidabili nella famiglia di Śrī Madhava.

gāndharvāyām prapannāyām kalahāntaritām daśām lalitengitam āsādya harer ganatayā sthitā (228)

Quando  $Śr\bar{\imath} R\bar{a}dh\bar{a}$  è nello stato di  $kalah\bar{a}ntarit\bar{a}$ , ossia lo stato di tormento della separazione dopo un litigio, le messaggere che organizzano incontri avvicinano  $Śr\bar{\imath} Krsna$  su indicazione di  $Śr\bar{\imath} Lalit\bar{a}$ . ( $Kalah\bar{a}ntarit\bar{a}$  indica inoltre una  $n\bar{a}yik\bar{a}$  che rimprovera severamente il suo amante e lo respinge anche se lui cade ai suoi piedi alla presenza di tutte le sakhi.)

svīyeti dhiyā tena nisrstāh prthu-yatnatah krti-tustā nijābhīstam sandhim eva sumantritāh (229)

Esse assolvono con intelligenza e diligenza le loro responsabilità di messaggere. Rendono felice *Śrī Krsna* grazie ai loro graditi consigli e quindi organizzano gli incontri della giovane Coppia Divina, soddisfacendo così i loro desideri.

vidhāya susthu govindad vindantyah paritoşikam yānti-vrndāvaneśvaryāḥ prasāda-bhara-pātratām (230)

Śrī Krsna le ricompensa per aver organizzato questi bellissimi incontri, e diventano le degne destinatarie della completa misericordia di *Vrindāvaneśvari Śrī Rādha*.

rāghavi śivadā saumya-darśanā soma-vamsajā pauravi suprasādeyam sadā-śāntā tapasvini (231)

śāntida-kāntide ceti bhumi-deva-kulodbhave prasadad eva devarseretā vasam vraje yayuh (232)

Delle suddette messaggere, *Sivadā* nacque nella Dinastia *Raghu* e *Saumya-darśanā* nella dinastia *Candra*. *Suprasādā* appartiene alla dinastia *Puru* e *Sadā-śāntā* è figlia di un asceta. *Sāntidā* e *Kāntidā* sono nate in famiglie *brahmana*. Per la misericordia di *Devarşi Śri Nārada*, tutte loro ricevettero la residenza a *Śrī Vrndāvana*.

## Sakhi appartenenti alla Seconda Divisione, le Mandala (dvitiya-mandalam)

dvitīyo 'smān manān nyuna-premā syān mandalāt puraḥ samāsama-prematayā dvivargo 'yan nigadyate (233)

Il *prema* delle *sakhi* appartenenti alla seconda divisione, le *mandala* (menzionate nel Verso 75, *Brhad-bhāga*), nutrono un amore un po' inferiore rispetto a quello delle *sakhi* principali (*samāja*). Le *sakhi-mandala* sono divise in due gruppi in base al loro *prema*: *sama* di ugual natura e *asama* di differente natura.

vargaḥ priya-sakhīnām yah samapremety asau mataḥ sa dvidhā syān nitya-siddho bhakti-siddha tathā bhavet (234)

Le *priya-sakhi* che appartengono alla categoria di *sama-prema* (amore uguale), sono a loro volta divise in due gruppi: le eternamente perfette (*nitya-siddha*) e coloro che hanno raggiunto la perfezione attraverso la pratica della devozione (*bhakti-siddha*).



nitya-priyānām tatrāpi daśa-kotim ito ganah samavāyo niyutānām lakṣair aṣtābhir eva ca (235)

Le *priya-sakhi* eternamente perfette sono divise in cento milioni di *gana* e centottantamila *samavaya*.

yad astakam para-prestha-sakhir astanugacchati bahavaḥ sañcayās tatra sahasraiḥ ko 'pi pañcaṣaiḥ (236)

Ciascuna delle otto *parama-prestha sakhi* precedentemente descritte, hanno otto *sakhi* che servono sotto la loro guida. Anch'esse sono divise in molti tipi di gruppi (*sañcaya*). In alcuni di questi gruppi ci sono cinquemila *gopi* e in altri sono presenti seimila *gopi*.

bhavet kaścic catuḥ-pañcaḥ kaścit tri-caturair api kutaścid iha sādharmyāt prāyaḥ syāt sañcayaikatā (237)

Alcuni dei gruppi includono quattro o cinquemila *gopi* e altri tre o quattromila *gopi*. In alcuni casi questi *sañcaya* condividono una natura quasi uguale.

samājah sañcayo 'nekair eşāpy eka-samājatā bhavet sneha-viseşeņa kaścit sodaśa-bhāgiha (238)

Sebbene vi siano molti *samāja* nella categoria dei *sancaya*, queste *samāja* possiedono tutte la stessa natura. Le *samaja* sono a volte divise in sedici tipologie, in base all'affetto (*sneha*) dei loro membri.

vimsatyāpi tathā pañcavimśatā trimśatā tathā catvārimśad yūthaḥ kaścid evam pañcaśatā bhavet (239)

Alcune *samāja* sono divisi in venti, altri in venticinque, chi in trenta, chi in quaranta o in cinquanta.

sastyā kaścit samajah syāc catuhsastyādibhis tathā catuhṣaṣtyādibhis tatra samājo'yam prapañcyate (240)

Alcune *samāja* contano sessanta divisioni e altre sessantaquattro. Ora verrà descritto in dettaglio il *samāja* diviso in sessantaquattro.

dvābhyām dvi-trais tri-catur-ādibhiś cālī-janair bhavet sarva-bhāveṇa sādharmye samājo 'pi samanvayaḥ (241)

In alcune di queste sessantaquattro divisioni ci sono due *sakhi*, in altri ce ne sono tre, e in alcuni ci sono quattro *sakhī*. Questi *samāja* sono anche chiamati *samanvaya* perché sono molto simili.

<u>Le sakhi di Lalitā</u> (lalitāyāḥ sakhyah)

ratnaprabhā ratikalā subhadrā ratikā tatha sumukhi ca dhanisthā ca kalahamsi kalāpini (242)

Ratnaprabhā, Ratikalā, Subhadrā, Ratikā, Sumukhi, Dhanisthā, Kalahamsi e Kalāpini sono le otto prominenti sakhi che servono sotto la guida di Śrī Lalitā Sakhi.

<u>Le sakhi di Visakha</u> (visakhayah sakhyah)

madhavi malati candrarekhikā kuñjarī tatha harini capalā-nāmni surabhiś ca śubhānanā (243)

Mādhavi, Mālati, Candrarekhika, Kuñjari, Hariņi, Capalā, Surabhi e Subhānanā sono le otto importanti sakhī che servono sotto la guida di Śrī Visākhā Sakhi.

<u>Le sakhi di Campakalatā</u> (campakalatāyāḥ sakhyah)

kurangākşi sucaritā maņdali maņikundalā

#### candrikā candralatikā pankajākṣī sumandira (244)

Kurangākṣī, Sucarita, Mandalī, Manikundala, Candrika, Candralatikā, Pankajākṣi e Sumandirā sono le otto sakhi più importanti che prestavano servizio sotto la guida Śrī Campakalatā Sakhi.

#### Le sakhi di Citrā (citrāyāh sakhyah)

rasālikā tilakini sauraseni sugandhikā rāmiņī kāmanagari nāgari nagaveņikā (245) Rasālikā, Tilakini, Sauraseni, Sugandhikā, Rāmiņi, Kāmanagarī, Nāgarī e Nāgavenikā sono le otto prominenti Sakhi che servono sotto la guida di Śrī Citrā Sakhi.

#### <u>Le sakhi di Tungavidya</u> (tungavidyayah sakhyah)

mañjumedhā sumadhurā sumadhyā madhurekşaņā tanumadhyā madhuspandā guņacūdā varāngadā (246)

Mañjumedhā, Sumadhurā, Sumadhyā, Madhurekṣaṇā, Tanumadhyā, Madhuspandā, Gunacūdā e Varāngadā sono le otto eminenti sakhi che servono sotto la guida di Śrī Tungavidya Sakhi.

#### <u>Le sakhi di Indulekhā</u> (indulekhāyāḥ sakhyah)

tungabhadrā rasottungā rangavāţī susangatā citrarekhā vicitrāngi modani madanālasā (247)

Tungabhadrā, Rasottungā, Rangavāţi, Susangatā, Citrarekha, Vicitrangi, Modani e Madanālasā sono otto prominenti sakhi che servono sotto la guida di Śrī Indulekhā Sakhi.

#### Le sakhi di Rangadevi (rangadevyāḥ sakhyah)

kalakanthi śaśikalā kamala madhurendirā kandarpa-sundarī kāmalatikā prema-mañjarī (248)

Kalakanthi, Śaśikalā, Kamalā, Madhurā, Indirā, Kandarpasundarī, Kāmalatikā e Prema Mañjarī sono le otto prominenti sakhi che servono sotto la guida di Śrī Rangadevi Sakhi.

#### Le sakhi di Sudevi (sudevyāḥ sakhyah)

kāveri carukavarā sukešī mañjukešika hārahīrā mahāhīrā hārakanthi manohara (249) Kaveri, Carukavarā, Sukesi, Mañjukešika, Harahirā, Mahāhirā, Hārakanthi e Manoharā sono le otto sakhi di spicco sotto la guida di Śrī Sudevī Sakhi. (249)

#### Le otto Sakhi di Śrī Rādhā

secondo il Sammohana Tantra (śri-radhayā)

asta-sakhyah (sammohanatantre) lilāvati sādhikā ca candrikā madhavi tathā lalitā vijayā gauri tatha nandā prakirtitā (250)

Lilāvati, Sādhikā, Candrikā, Mādhavī, Lalitā, Vijayā, Gauri e Nandā. Nomi delle otto sakhi menzionate in un'altra sezione dello stesso Sammohana Tantra (anyās cāstau)

kalāvati rasavati śrimati ca sudhamukhi višākha kaumudi madhavi śāradā cāstami smrtā (251)

Kalāvati, Rasavati, Śrīmati, Sudhamukhi, Visākha, Kaumudi, Madhavi e Sara.

#### Ratnabhavah

etā nopekṣitā uktā nityānāmavadhāraņe ity etat parivārāṇām śrī-vrndāvana-nathayoḥ asankhyānām gaṇayitum din-mātram iha darśitam (252)

Il gruppo di *sakhi* (chiamato *Ratnabhavā*) menzionato dal *Sammohana Tantra* non è stato trascurato in questo testo; sono tutte annoverate tra le eterne *sakhi*. La famiglia del re e della regina di *Vrndāvana*, *Rādhā* e Śrī Krsna, è illimitata, quindi enunciarle è solo per dare una piccola idea del loro numero.

talpānna-pāna-tāmbūla-hindola-sthasakadayah anye 'pi ye viseṣāḥ syuh svayam ūhyās tu te budhaih (253)

Ci sono innumerevoli  $gop\bar{\imath}$  che preparano letti, cucinano preparazioni come il  $ras\bar{a}l\bar{a}$  (yogurt misto a zucchero e spezie) e  $t\bar{a}mbula$  (noce di betel) e chi fa oscillare l'altalena, applica i tilaka ed esegue molti altri servizi, i cui nomi non sono stati menzionati in questa opera letteraria. I puri devoti esperti nell'assaporare il rasa, troveranno essi stessi i nomi dei vari associati (di  $\acute{S}r\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  e  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Krsna) in molte altre scritture. Per loro questi associati sono degni di meditazione.

luptatam āsīt krpayā jyotir ghatayeva bhānumaty āsau rūpa-viṣayāpi drṣṭiḥ sarasan śabdān avaikṣista (254)

Quando l'oscurità pervade tutto, la facoltà della vista o l'ausilio di vari strumenti diventano inefficaci, ma quando sorgono la luna o il sole, si riacquisisce la capacità di vedere. Da un certo punto di vista, l'influenza del tempo che è paragonabile all'oscurità, ha fatto in modo che i nomi, le forme e altri aspetti degli associati di Śrī Rādhā e Śrī Krsņa

diventino immanifesti, ma queste caratteristiche, che sono come una grande festa per gli occhi, ora sono apparsi sotto forma di parole, indotte dalla fulgida luce della misericordia del Signore Supremo.

śāke drgaśva-śakre, nabhasi nabhomaṇi-dine ṣaṣtyām vrajapati-sadmani rādha-krsna-ganoddeśa-dipikā-dipi (255)

La parola <u>śāke</u> si riferisce all'era Śakābda. Secondo la regola 'arkasya vāmā gatiḥ', il corso dei numeri parte da sinistra', la frase <u>drgaśva-sakre</u> indica il 1472. La parola <u>nabhasa</u> (stagione delle piogge) corrisponde al mese di Śravana, la parola <u>nabhomani</u> indica 'sole', la parola <u>dina</u> indica 'giorno' e la parola <u>ṣastyām</u> indica 'sesto'. In questo modo si può concludere che il Śrī Rādha-krsna-ganoddesa-dipika fu completato nell'anno 1472 dell'era Sakābda, nel sesto giorno del mese di Śravana, domenica, nella bella casa di Śrī Nanda Mahārāja o Nandagrama (vrajapati-sadmani).

Al tempo di Śrī Rūpa Gosvami era in uso un particolare sistema per indicare le date. Il numero 1472 può essere dedotto dalle parole <u>drka</u>, <u>asva</u> e <u>sakra</u> nel modo seguente. <u>Drka</u> significa 'vista', e poiché ci sono due occhi, la parola <u>drka</u> denota il numero due. <u>Asva</u> (cavallo) si riferisce al numero sette perché il Dio del Sole ha sette cavalli. <u>Sakra</u> significa <u>Indra</u>, e poiché ci sono quattordici <u>Indra</u> in un giorno di <u>Brahma</u>, la parola <u>sakra</u> determina il numero quattordici.

#### Così termina il Bhavanuvada del Brhad-bhaga del Śrī Radha-Krsna-ganoddesa-dipika

## Śrī-Radha-kṛsna-ganoddeś a-dipika yā m brhad-bhā gaḥ sampurnah



Laghu-bhaga (Śrī krsnasya rupadikam)

Descrizione della bellissima forma di Śrī Krsna, delle Sue qualità, dolcezza e così via.

sudha-lāvanya-madhurya-dalitāñjana-cikkanah indra-nila-maṇiḥ kimvā nilotpala-ruci-prabhā (1)

Śrī Krsna è attraente come il nettare saturo di dolcezza. È morbido come l'añjana applicato intorno agli occhi. La carnagione del suo corpo è lucente come il gioiello *indranila* (zaffiro) o blu intenso (śyāmala) come il loto blu.

kimvā navya-tamālo 'pi megha-puñja-manoharaḥ prabhā mārakati kāntiḥ sudha-lāvanya-vāridhiḥ (2)

*Śri Krsna* è bello come un giovane albero *tamāla* (la cui corteccia è blu scuro) e affascinante come un gruppo di nuvole monsoniche. La sua carnagione è ancora più radiosa del luminoso gioiello *marakata* (smeraldo). La sua bellezza è come un oceano di nettaree dolcezze.

pīta-vastra-paridhāno vana-mālā-vibhūşitaḥ nānā-ratna-bhūsitāngo nānā-keli-rasākarah (3)



*Śrī Krsṇa* si veste con abiti gialli, è decorato con una ghirlanda di fiori di bosco e con vari gioielli. Lui è un oceano di una grande varietà tipi di passatempi estatici.

dirgha-kuñcita-keśo 'pi bahu-gandha-sugandhitaḥ nanā-puṣpa-mālayā ca cūdā-diptir manoharā (4)

I capelli di *Śrī Krsna* sono lunghi, ricci e profumati da vari generi di fragranze. La bellezza del suo chignon di capelli, decorato con ghirlande di fiori, affascina la mente.

srimal-lalāţa-pāţīras-tilakālaka-sobhitah milonnata-bhrū-vilāsa-kāmini citta-mohanah (5)

Un *tilaka* di polpa di *sandalo* e ciocche di capelli abbelliscono la fronte di Śrī Krsna. La danza giocosa delle Sue sopracciglia inarcate tendenti al blu, affascina i cuori delle donne attraenti.

ghūrņamānam sunayanam rakta-nilotpala-prabham khagendra-cañcu-lāvanya-sunāsāgraja-sundaraḥ (6)

I bellissimi occhi di Śrī Krṣṇa sono irrequieti e radiosi come un loto rosso e blu. La punta del Suo affascinante naso è molto bella, come il becco di Garuda, il signore degli uccelli.

manohāri karna-yugmam maņi-kundala-sobhitam nānā-maṇi-kundalādhya-ganda-sthala-virājitah (7)

Le belle orecchie di *Śrī Krsna* sono decorate con orecchini di pietre preziose. Lo splendore delle Sue guance è accresciuto dalla lucentezza di questi vari tipi di gioielli.

mukha-padmam sulāvanyam koţi-candra-prabhākaram nānā-hāsya-sumadhuras-cibuko dīptimān bhavet (8)

Il volto di loto di *Śrī Krsna* è incantevole e splendente come milioni di lune. Il suo mento attraente è illuminato da variegate risate e gioia.

kantha-deśaḥ sulāvanyo muktā-mālā-vibhūşitaḥ tri-bhango lalita-snigdha-grīvas trailokya-mohanah (9)

L'affascinante collo di Śrī Krṣṇa è decorato con collane di perle, e la sua graziosa postura che forma tre curve, incanta i tre mondi.

vakṣaḥ-sthalañca lāvanyair amani-ramaṇotsukam mani-kaustubha-vidyud-bhā-muktā-hāra-vibhūṣitam (10)

Śrī Krishna ha un affascinante torace, impreziosito dal gioiello Kaustubha e una splendida collana di perle che ricorda un fulmine. Ciò denota il suo desiderio di giocare con le giovani ragazze.

ājānulambita-bhujau keyūra-valayānvitau raktotpala-hasta-padmau nānā-cihna-suśobhitau (11)

gadā-sankha-yava-cchatra-candrārdhānkuśa-sobhitau dhvaja-padma-yüpa-hala-ghaṭa-mīna virājitau (12)

Le braccia di Śrī Krsna, che si estendono fino alle ginocchia (ājānulambita), sono decorate da bracciali. Le sue mani, che sembrano fiori di loto rossi, sono abbelliti da vari simboli come la mazza, la conchiglia, il chicco d'orzo, un ombrello, la mezzaluna, un pungolo, una bandiera, il fiore di loto, la colonna della vittoria, l'aratro, una brocca e un pesce.

udarañca sumadhuram lāvanya-keli-sundaram prstha-pārsva-sudhā-ramyam ramaṇi-keli-lālasam (13)

Il bellissimo e attraente ventre di *Śrī Krsna* è il palcoscenico di ogni bellezza. La Sua schiena aggraziata e i Suoi fianchi sono caratterizzati dal desiderio di instaurare relazioni amorose con giovani e belle fanciulle.

kaţi-bimba-sudhāmbhojam kandarpa-mohanotsukam rama-rambhe ivoru dvau nārī-mohana-kārakau (14)

I fianchi rotondi di Śrī Krsna assomigliano a un fiore di loto divino e sono ansiosi di incantare Cupido. Le sue cosce larghe, che assomigliano i tronchi dei banani, rubano le menti delle donne

jānū dvau ca sulāvanyau madhurau paramojjvalau pāda-padmau sumadhurau ratna-nūpura-bhūşitau (15)

javā-puşpa-sama-rucī nānā-cihna-suśobhitau cakrārddha-candrāṣta-koṇa-trikoṇa-yava-sobhitau (16)

ambara-cchatra-kalasa-śankha-gospada-svastikau arkuśāmbhoja-dhanuṣā jāmbavena ca sobhitau (17)

Le ginocchia di Śrī Krsna sono piena espressione di bellezza, dolcezza e splendore. I suoi piedi di loto straordinariamente affascinanti sono decorati da cavigliere ingioiellate a forma di campanelle. I suoi piedi di loto sono splendenti come un fiore javā rosato (ibisco) e contrassegnati da vari segni come il disco, mezzaluna, ottagono, triangolo, seme d'orzo, cielo, ombrello, brocca, conchiglia, zoccolo di mucca, svastica, pungolo, fiore di loto, arco e frutto jāmun.

āngulyo 'ruṇa-bhāḥ samyan nakha-candra-samanvitāḥ sri-yutau caranāmbhojau nānā-prema-sukhārnavau (18)

Le dita dei piedi di Śrī Krsna sono rosse come l'alba e le Sue unghie sembrano proprio lune piene. I Suoi bellissimi piedi di loto sono l'oceano di varie gioie di *prema*.

eteşām krsna-rūpāṇām tulanā na hi vidyate kiñcid uddīpanārthāya din-matram iha darśitam (19)

Sebbene le caratteristiche della dolce bellezza di Śrī Krsna, non possono essere paragonate a nulla di esistente in questo mondo materiale, qui son presentati degli esempi che aiutano a farsi un'idea per stimolare la *bhakti* dei devoti.

## Gli amici di Śrī Krsna (vayasyāh)

atha śrī-krsna-candrasya sakhi-vrndañca kathyate agragāmī vayasyānām pralambārātir agrajaḥ (20)

Adesso prima di tutto, vengono descritti gli amici di *Śrī Krsna*. *Śrī Baladeva* è il più importante di tutti i *sakha*, Egli è il fratello maggiore di *Śrī Krishna* ed è l'uccisore del famoso demone *Pralamba* 

#### Gruppi di Sakhā (vayasya-bhedāh)

suhrt-sakhi-priya-sakhāḥ priya-narma-sakhas tathā vayasyāḥ krṣṇa-candrasya sphutam atra catur-vidhaḥ (21)

Gli amici di *Śrī Krsna* sono divisi in quattro gruppi: (1) *suhrt*, (2) *sakha*, (3) *priya-sakha* e (4) *priya-narma-sakha*.

#### I suhrt-sakha

subhadrah kundalo dandi mandalo 'mi pitrvyajāḥ sunando nandiranandi ity ādyā yātaraḥ smrtāḥ (22)

I cugini paterni di *Śrī Krishna*: *Subhadra, Kundala, Dandi* e *Mandala* così come *Sunanda, Nandi, Ānandi* e altri *suhrt-sakhā* Lo accompagnano quando va nella foresta.

śubhado mandalībhadra-bhadravarddhana-gobhatāḥ yakṣendra-bhaṭa-bhadrānga-virabhadra-mahāgunāḥ (23)

kulaviro mahābhimo divyasaktih suraprabhah raṇasthirādayo jyeştha-kalpāḥ samrakşaṇāya ye (24)

pitybhyām abhito bhita-cittabhyām duşta-kamsatah prāṇa-koṭy-adhika-preṣtha-putrābhyām viniyojitāḥ (25)

Subhada, Mandalibhadra, Bhadravarddhana, Gobhata, Yaksendra, Kulavīra, Mahābhīma, Divyasakti, Suraprabha, Raṇasthira e Bhaṭa, Bhadranga, Virabhadra, Mahāguna, e altri suhrt-sakhā sono più grandi di Śrī Krishna e si impegnano nel proteggerLo. Poichè Śrī Nanda e Yasodā erano terrorizzati dal malvagio Kamsa, incaricarono i summenzionati suhrt-sakhā, capeggiati da Subhada, a proteggere i loro figli Śrī Krishna e Śrī Balarama, ad essi più cari della loro stessa vita.

atrādhyakso 'mbikā-sūnur vijayākṣas tapasyayā yah kilāmbikayā lebhe dhātryopāsya sadāmbikām (26)

*Vijayākṣa*, il figlio di *Ambikā*, è il capo di tutti i *suhrt-sakha*. *Ambikā*, la balia di *Śrī Krsna*, ebbe il suo prezioso figlio come risultato della sua costante adorazione ad *Ambikā-devi* (*Parvati*).

#### Subhadra

sucikkaņo nila-varṇaḥ subhadro dīptimān bhavet pita-vastra-paridhāno nānābharana-sobhitah (27)

*Subhadra* è splendente dovuto alla lucentezza del suo bellissimo corpo e alla carnagione bluastra. Indossa abiti gialli ed è ornato da molti tipi di decorazioni.

upanandah pitā tasya tulā mātā pativrata paramojjvalakaiśoraḥ patnī kundalata bhavet (28)

Il padre di *Subhadra* è *Upananda* e la sua casta madre è *Tula*. *Subhadra* è nella sua illustre prima giovinezza. Il nome di sua moglie è *Kundalata*.

#### I sakha

visāla-vrīşabhaujasvi-devaprastha-varūthapāh mandara-kusumāpīda-maṇibandha-karandhamāh (29)

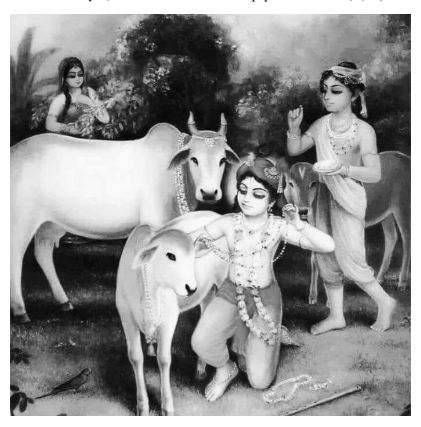
mandaraś candanaḥ kundaḥ kalinda-kulikādayah kaniştha-kalpāḥ sevāyām sakhayo vipulāgrahāh (30)

Viśāla, Vrsabha, Ojasvi, Devaprastha, Varūthapa, Mandara, Kusumāpida, Manibandha, Karandhama, Mandara, Candana, Kunda, Kalinda, Kulika e altri sakhā sono più giovani di Śrī Krishna, e sono molto entusiasti nel servirLo.

#### I priya-sakha

śrīdāmā dāmā sudāmā vasudāmā tathaiva ca kinkini-bhadrasenāmśu-stoka-krsna vilāsinah (31)

pundarika-vitaňkākṣa-kalavinka-priyankarāḥ śrīdāmādyāḥ samās tatra śrīdāmā pipta-mardakaḥ (32)



Śrīdama, Damama, Sudama, Vasudama, Kinkiņi, Bhadrasena, Amśumāna, Stoka-krsna, Vilāsi, Pundarika, Vitankaksa, Kalavinka e Priyankara sono i priya-sakhā di Śrī Krishna. Questi sakha hanno la stessa età di Śrī Krishna. Tra

loro, Śrīdama è pītha-marda. Il pitha-marda è un assistente che segue gli ordini del nayaka anche se è qualificato come un nayaka stesso (Jaiva-dharma, cap.32)

samasta-mitrasenānām bhadrasenas camūpatiḥ stoka-krsņo yathārthākyah krsṇasya pratyanantaraḥ (33)

Tra tutti questi *priya-sakhā*, *Bhadrasena* è il comandante della schiera composta dagli amici di Śrī Krsṇa. Stoka-krsna ha un nome appropriato, perché è come un piccolo Stoka Krsna, egli si pone sempre sotto la guida di Śrī Krsna.

ramayanti priya-sakhāḥ kelibhir vividhair ami niyuddha-danda-yuddhādi-kautukair api keśavam (34)

I *priya-sakhā* soddisfano *Śrī Krsna* in vari modi come ad esempio compiendo molti tipi di passatempi divertenti, con i giochi, tafferugli, risse, lotta e scherzi.

ete priya-sakhāḥ śāntāḥ kysṇa-prāṇa-sama matāḥ (35)

Tutti i *priya-sakhā* sono pacifici di natura e sono la vita e l'anima di Śrī Krishna.

#### Śrīdama

srīdāmā śyāmala-rucir anga-kāntir manohara pīta-vastra-paridhāno ratnamālā-vibhūṣitaḥ (36)

vayah sodaśa-varşañca kiśorah paramojjvalah sri-krsnasya priyatamo bahu-keli-rasākarah (37)

Śrīdāmā ha la carnagione di un attraente intenso blu (śyāma). Indossa abiti gialli ed è decorato con collane ingioiellate. È nella sua piena giovinezza di sedici anni anni. È molto caro a

Śrī Krishna ed è l'incarnazione d'innumerevoli varietà di gioiosi e nettarei passatempi.

vrşabhānuḥ pitā tasya matā ca kirttidā sati radhananga-manjari ca kanistha bhagini bhavet (38)

Il padre di Śrīdāmā è Śrī Vrsabhānu Mahārāja e sua madre, è la casta Kirttidā-devī. Śrī Radha e Ananga Mañjari sono le sue due sorelle minori

#### Sudama

işad-gaurah sudāmā ca deha-kāntir manoharā nila-vastra-paridhāno ratnābharaṇa-bhūṣitaḥ (39)

*Sudāmā* ha una lucentezza corporea molto attraente, leggermente chiara. Indossa abiti blu ed è decorato con ornamenti di gioielli.

pitā ca matuko nama rocanā janani bhavet sukisora-vayo-vesah nana-keli-rasotkarah (40)

Il padre di *Sudāmā* è *Maţuka* e sua madre è *Rocanā*. Egli è abbellito dalla sua affascinante giovinezza e abbigliamento, ed è una miniera di vari giochi attraenti.

### <u>I Priya-narma-sakha</u>

subalārjuna-gandharva-vasantojjvala-kokilāḥ sanandana-vidagdhādyāḥ priya-narma-sakhā matāḥ (41)

Subala, Arjuna, Gandharva, Vasanta, Ujjvala, Kokila, Sanandana, Vidagdha e altri sakhā sono famosi come priyanarma-sakha.

tad-rahasyantu nāsty eva yad-amīņsām na gocarah madhumangala-puṣpānka-hāsaṇkādyā vidūṣakāḥ (42)

śrīmān sanandanas tatra sauhrdānanda-sundarah mūrttimān eva rasarād ujjvalaś ca mahojjvalaḥ vilāsi-sekharo yasya vilāsena vašī-krtah (43)

Non ci sono argomenti confidenziali che i priya-narma-sakha non conoscano. Dei priya-narma-sakhā, Madhumangala, Puṣpānka, Hāsanka e altri sono i vidūṣaka di Śrī Krsna. (I viduṣaka amano mangiare e litigare; sono esperti in gesti civettuoli e a usare parole intelligenti; e hanno speciale talento nel travestirsi in modo buffo (Jaiva-dharma, Capitolo 32). Śrīman Sanandana è immerso nella felicità dell'affezionata amicizia con Śrī Krishna. Il priya-narma-sakha chiamato Ujjvala è tanto splendente (ujjvala) quanto Rasarāja (il re della dolcezza trascendentale) personificata. Anche Śrī Krṣṇa, che è il gioiello della corona di tutti i giocosi passatempi (vilāsa), rimane incantato dai suoi passatempi.

#### Subala

subalasya gaura kantir nila vastra manoharah nänā-ratna-bhūṣitāngo nānā-puspa-vibhūṣitah (44)

sārddha-dvādaśa-varşīyaḥ kaiśora-vayasojjvalaḥ sakhi-bhāvam samāśritya nānā-sevā-par iplutah (45)

dvayor milana-naipunyo madhuro bhava-bhavitah nānā-guna-sukhopetah krsna-priyatamo bhavet (46)

Subala ha la carnagione chiara. È molto incantevole con il suo abito blu e il corpo decorato da vari gioielli e fiori. È nella fiorente giovinezza di dodici anni e mezzo. È immerso nel

servire Śrī Krishna in vari modi come un caro amico. È il più esperto nell'organizzazione incontri tra Śrī Radha e Śrī Krishna. È assorto nel madhura-bhāva (amore coniugale, assiste Śrī Krsna nei Suoi intimi passatempi amorosi con Śrīmati Rādhikā) ed è dotato di varie buone qualità, che recano gioia a Śrī Krishna. Per tutti questi motivi Subala è molto caro a Śrī Krsna

#### **Arjuna**

raktotpala-nibhā kāntir arjuno diptimān bhavet vasane candra-kāntiś ca nānā-ratna-suśobhitaḥ (47)

La carnagione corporea di *Arjuna* è così luminosa, da sembrare un loto rosso, e i suoi vestiti ricordano il chiaro di luna. Egli è abbellito da vari gioielli.

pitā sudaksinas tasya bhadrā ca janani bhavet jyeştho bhrātā vasudāmā dvayoh prema-pariplutah (48)

Il padre di *Arjuna* è *Sudakşiņa* e sua madre è *Bhadrā*. Suo fratello maggiore è *Vasudāmā*. Entrambi sono immersi nell'amore della Coppia Divina.

sārddhaś caturdaśa samā vayah kaisorakojjvalah nānā-puşpa-bhūşitāngo vana-mālā-vibhūşitaḥ (49)

*Arjuna* è raggiante nella sua giovinezza di quattordici anni e mezzo. È decorato con vari tipi di ornamenti floreali e ghirlande di fiori di bosco.

#### Gandharva

niśākara-prabhā-kāntir gandharvo rūpavān bhavet rakta-vastra-paridhāno nānābharana-samyutah (50)

L'attraente *Gandharva* ha una lucentezza corporea che somiglia a quella di una luna. Indossa abiti rossi ed è decorato da innumerevoli tipi di ornamenti.

vayo dvādaśa-varşañca kiśora-vayasojjvalah nānā-puspa-bhūṣitāngo gandharvaś ca suśobhitah (51)

*Gandharva* ha dodici anni ed è nel pieno della giovinezza. È molto luminoso, e decorato con molti tipi di ghirlande di fiori.

mātā mitra susādhvi ca vināko janako mahān śrī-kıṣṇasya priyatamo nānā-keli-kutūhalah (52)

La madre di *Gandharva*, *Mitrā*, è molto casta e suo padre è la grande anima *Vināka*. *Gandharva* è molto caro a *Śrī Krsņa* ed è famoso per i suoi vari incredibili passatempi.

#### Vasanta

īşad-gaurānga-kāntiś ca vastram candra-samojjvalam nānā-maṇi-bhūṣitāngo vasanta ujjvalo bhavet (53)

ekādaśa-varşa-vayā nānā-mālya-vibhūşitaḥ mātā ca śāradi sādhvi pingalo janako mahan (54)

Vasanta ha una carnagione leggermente chiara e il suo abbigliamento è splendente come la luna. Il suo corpo è luminoso perché decorato da vari tipi di gioielli e ghirlande fiorite. Lui ha undici anni. Sua madre Śāradi è molto casta e suo padre è la grande anima Pingala.

#### Ujjvala

rakta-varņa-prabhā kāntir ujjvalaḥ paramojjvalaḥ tārāvali-samam vastram muktā-puspa-virājitah (55) La carnagione di *Ujjvala* è di un rosso molto luminoso e il colore dei suoi vestiti assomiglia a file di stelle. È abbellito dai fiori rossi *muktā*.

sāgarākhyah pitā tasya mātā veņī pati-vratā trayodaśa-varşa-vayāḥ kiśoraḥ paramojjvalaḥ (56)

Il nome del padre di *Ujjvala* è *Sāgara* e sua madre, si chiama *Veni*. *Ujjvala* è nella sua splendente giovinezza di tredici anni.

#### Kokila

śubhra-kantih sulāvanyaḥ kokilah paramojjvalaḥ nila-vastra-paridhāno nānā-ratna-vibhūṣitaḥ (57)

L'affascinante *Kokila* ha un aspetto luminoso e la carnagione biancastra. Indossa abiti blu ed è ornato da vari tipi di gioielli.

varşaikādaśakam māsāś catvāro yad-vayah-kramah janakaḥ puşkaro nama medhā mātā yaśasvinī (58)

*Kokila* ha undici anni e quattro mesi. Suo padre è *Puskara* e la sua celebre madre è *Medhā* 

#### **Sanandana**

īşad gauranga-kāntiś ca śobhitaś ca sanandanaḥ nila-vastra-paridhāno nānābharaṇa-bhūṣitaḥ (59)

Il bellissimo *Sanandana* ha una lucentezza corporea leggermente chiara. Indossa abiti blu ed è decorato da vari tipi di ornamenti.

sārddhāś caturdaśa samā vayo malya-virājitaḥ aruṇākṣaḥ pitā tasya matā ca mallikā bhavet (60) *Sanandana* ha quattordici anni e mezzo e indossa sempre una ghirlanda al collo. Il nome di suo padre è *Arunākṣa* e quello di sua madre è *Mallikā*.

#### Vidagdha

rupam campaka-varnadhyam vidagdho diptiman bhavet sikhikantha-varna-vasa muktä-mála-vibhuṣtah (61)

La carnagione di *Vidagdha* è attraente e molto luminosa come quella del fiore *campaka*, egli indossa abiti blu scuro come il collo di un pavone. È decorato da una varietà di collane di perle.

caturdaśa-varşa-purnaḥ kisorah paramojjvalah pitā ca maṭuko nama janani rocana bhavet (62)

sudāmā cāgraja-bhrātā bhagini suśilāpi ca sri-krsnasya priyatamo yugma-bhava-vibhavitah (63)

*Vidagdha* ha quattordici anni ed è nel fiore della gioventù. Il nome di suo padre è *Matuka* e sua madre è *Rocana*. Il pastorello *Sudāmā* menzionato in precedenza è suo fratello maggiore e sua sorella è *Susila*. *Vidagdha* è estremamente caro a *Śrī Krishna* ed è sempre immerso nell'amore per la Coppia Divina.

#### Madhumangala

işacchyāmala-varno 'pi śri-madhumangalo bhavet vasanam gaura-varnadhyar vana-mala-virajitah (64)
La carnagione di *Madhumangala* è un pò blu nerastra (śyāma). I suoi vestiti sono di un colore dorato ed è decorato con ghirlande di fiori di bosco.

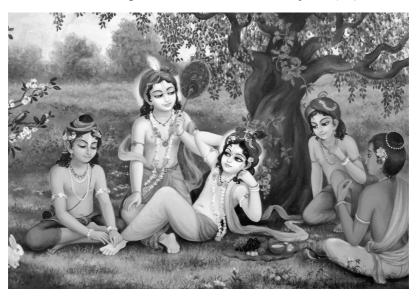
pita sandipanir devo mata ca sumukhi sati nāndimukhi ca bhagini paurnamāsi pitāmahi

#### vidusakah krsna-sakhah sri-madhumangalah sada (65)

Il padre di *Madhumangala* è *Śrī Sandipani Rşi* e la sua casta madre è *Sumukhi. Nandimukhi* è sua sorella e sua nonna paterna è *Paurṇamāsī. Madhumangala*, fa anche parte dei *vidūṣaka* (menzionati nei Versi 42–43, *Laghu-bhāga*), e accompagna sempre *Śrī Krṣṇa*.

#### Śrī Balarama

śubhraḥ sphatika-varṇādhyo balarāmo mahābalah nila-vastra-paridhāno vana-mālā-virājitah (66)



La carnagione di *Śrī Balarama* è bianca come quella del cristallo o della canfora. Il suo nome è *Balarama* perché è estremamente forte (*bala* significa forza). Indossa abiti blu ed è decorato da molti tipi di ghirlande fatte di fiori di foresta.

dirgha-kesah sulāvanyas cudā carur manohara ratna-kundala-yugmanca karna-yugme virajitam (67)

I capelli lunghi e meravigliosi di *Śrī Balarama* sono molto affascinanti, e porta un incantevole chignon sul capo. Orecchini ingioiellati pendono dalle sue orecchie.

nānā-puspa-maner hārah kantha-dese susobhitah keyūra-valayau yugmau bāhu-yugme virajitau (68)

Ghirlande composte di molti tipi di fiori e collane di pietre preziose pendono magnificamente dal collo di *Śrī Balarama*. Bracciali splendenti decorano le sue braccia.

ratna-nūpura-yugmañca pāda-yugme suśobhitamvasudevah pitā tasya mata ca rohiņi bhavet (69)

Cavigliere ingioiellate abbelliscono i piedi di *Śrī Balarama*. Suo padre è *Śrī Vasudeva* e Sua madre è *Śrī Rohini*.

nando mitram pitus tasya mata sadhvi yasomati bhrātā kanīyān śrī-krsnah subhadrā bhagini ca sa (70)

Il padre di *Śrī Balarama, Vasudeva*, è amico del re di *Vraja*, *Nanda Mahārāja* e la sua casta madre *Rohini* è l'amica di *Yasodā*. *Śrī Krsna* è Suo fratello minore e *Subhadra* è sua sorella

vayah şodaśa-varşañca kisora-paramojjvalah sri-krsnasya priyatamo nānā-keli-rasākarah (71)

Śrī Bararama è molto caro a Śrī Krsna ed è una miniera di vari estatici passatempi. Balarama risplende nella Sua giovinezza di sedici anni.

#### Servitori chiamati 'vita'

kadāra-bhārati-bandha-gandhavedādayo vitah vividhah sevakas tasya seva-saukhya-parayanah (72)

Śrī Krsna ha molti diversi gruppi di servitori, tutti assorti nel compiacerlo offrendogli servizio. Tra loro, Kadara, Bharatibandha, Gandhaveda e altri sono definiti 'vita'.

#### Servitori chiamati ceta

cetā bhangura-bhrngāra-sāndhika-grahilādayah raktakaḥ patrakḥ patri madhukaṇṭho madhuvrataḥ sälikas tāliko māli māna-mālādharādayah (73)

tad-veņu-śrnga-murali-yasthi-pāśādi-dhāriņaḥ amiṣām ghatakāś cami dhātūnām copahārakāḥ (74)

Bhangura, Bhrngāra, Sāndhika, Grahila, Raktaka, Patraka Patri, Madhukantha, Madhuvrata, Sālika, Tālika, Māli, Mana Mālādhara e altri sono detti ceta. Trasportano i possedimenti di Śrī Krsņa come il Suo flauto venu, il corno, il flauto murali, il bastone e la corda che utilizza durante la mungitura delle mucche. Inoltre si procurano l'ocra rossa e altri minerali colorati per Śrī Krishna.

I <u>Vita</u> sono assistenti talentuosi nella realizzazione di abiti e decorazioni; sono astuti; sono abili nella conversazione; e sono esperti nel soggiogare gli altri (*Jaiva-dharma*, Capitolo 32), in essi prevale il sentimento di amicizia.

I <u>Ceta</u> sono abili nel trovare informazioni segrete nello svolgere compiti segreti e sono molto coraggiosi. In essi prevale il sentimento di servizio.

Il <u>Venu</u> è un piccolo flauto lungo 23 cm, largo quanto il proprio pollice e ha sei fori. Il *murali* è un flauto lungo 90 cm, ha un boccaglio all'estremità, e presenta quattro fori.

# Servitori che preparano le noci di betel (tambulikāh)

prthukāḥ pārsva-gāḥ keli-kalālāpa-kalārkurāḥ pallavo mangalaḥ phullaḥ komalah kapilādayah (75)

suvilāsa-vilāsākhya-rasāla-rasaśālinah jambulādyāś ca tāmbūla-parişkāra-vicakṣaṇāḥ (76)

Pallava, Mangala, Phulla, Komala, Kapila, Suvilāsa, Vilāsa, Rasāla, Rasasāli, Jambula e altri servitori sono nominati nel preparare il tāmbūla (noce di betel) di Śrī Krsna. Sono abili nella preparazione del tāmbula, pulendo e avvolgendolo. Loro sono tutti più giovani di Śrī Krṣṇa e Gli restano sempre vicino. Sono nella fase iniziale dell'apprendimento dell'arte di recitare i passatempi di Krsna (lilā-kathā) e nel canto e lo spettacolo con strumenti musicali.

#### Servi che forniscono acqua

(jala-sevakāh)

payoda-vāridādyaś ca nira-samskāra-kāriņah (77) Payoda, Vārida e altri servitori portano vasi pieni d'acqua per l'uso di Śrī Krishna.

## <u>Servitori che si occupano di lavare i panni di</u> <u>Śrī Krsna</u> (vastra-sevakāh)

vastropacāri-nipuņāḥ sāranga-bakulādayah (78)

*Sāranga, Bakula* e altri servitori sono abili nel prendersi cura dei vestiti di *Śrī Krsna* sia lavandoli e decorandoli.

## Servitori che decorano Sri Krsna (veśa-kārinah)

premakando mahāgandhaḥ sairindhra-madhukandalāḥ makarandadayaś cāmi sadā śrngāra-kāriṇaḥ (79)

Premakanda, Mahagandha, Sairindhra, Madhukandala, Makaranda e altri servitori decorano Śrī Krishna.

# Servitori che preparano sostanze profumate (gāndhikāh)

sumanah-kusumollāsa-puşpahāsa-harādayah gandhāngarāga-mālyādi-puşpālankrti-kāriņaḥ (80)

Sumana, Kusumollāsa, Puspahāsa, Hara e altri servitori abbelliscono il corpo di Śrī Krishna con unguenti come aguru e kunkuma. Decorano Śrī Krṣṇa con ghirlande di fiori e prepararano anche ornamenti floreali.

# Servitori che fungono da parrucchieri (nāpitāh)

nāpitāh keśa-samskāre mardane darpaṇārpaṇe dakṣāḥ subandha-karpūra-sugandha-kusumādayah (81)

Subandha, Karpūra, Sugandha, Kusuma e altri servitori sono i parrucchieri di Śrī Krsna. Sono molto abili nel servizio di sistemare i Suoi capelli, massaggiare il corpo e offrirGli uno specchio per guardarSi.

## Servitori impegnati in vari altri compiti

(aparāh)

koṣādhikāriṇaḥ svaccha-suśīla-praguṇādayaḥ vimala komaladyāś ca sthālī-pīṭhādi-dhārakāḥ (82)

*Svaccha, Suśīla, Praguna* e altri servitori si occupano dei magazzini e di svolgere altri servizi. *Vimala, Komala* e altri servitori si prendono cura del seggio di *Śrī Krishna* e degli oggetti necessari al momento del pasto.

### Ancelle (paricarikāh)

dhanisthā-candanakalā-guņamālā-ratiprabhāḥ taruninduprabha-sobhā-rambhādyāḥ paricārikāḥ grha-mārjana-sam skārālepa-ksīrādi-kovidāḥ (83)

Dhanisthā, Candanakalā, Guņamālā, Ratiprabhā, Taruni, Induprabha, Sobha, Rambha e altre puliscono la casa e la decorano, preparano lo sterco di mucca e portano il latte.

# Ancelle nominate in molti tipi di servizi (cetyah)

cetyah kurangi bhungārī sulamba lambikādayah (84)

Kurangī, Bhrůngārī, Sulambā, Lambikā ecc, sono ancelle di Krishna (ceţi).

#### Spie (carah)

caturś cāraṇo dhīmān peśalādyāś carottamāḥ caranti gopa-gopīşu nānā-vesena ye sadā (85)

Catura, Carana, Dhimān, Peśala e altri servitori sono le principali spie di Śrī Krsṇa. Camuffandosi con molti tipi di

travestimenti, visitano i *gopa*, le *gopi* e altri, per svolgere segretamente i compiti affidati da Śrī Krsna.

#### Messaggeri (dūtāh)

dūtā visārado tunga-vavadūka-manoramāh nītisārādayaḥ kelau kalau gopi-kuleşu ca (86)

Tunga, Vāvadūka, Manorama, Nītisāra e altri sono i messaggeri di Śrī Krishna. Sono esperti in tutto e specialmente nell'organizzare passatempi amorosi tra Krishna e le gopi e nel pacificare liti amorose. I loro nomi sono appropriati: Tunga (efficiente) è competente nel portare a termine i compiti dati, Vāvadūka (eloquente) è molto abile e col proprio fascino è capace di carpire la mente a chiunque; Nitisara, che conosce l'essenza della virtuosità sa cos'è essenziale riguardo alla Coppia Divina.

# Le Messaggere di Śrī Krishna

(śri-krsnasya dūti-prakaraṇam)

paurņamāsī vīrā vrindā vamśī nāndimukhi tathā vrindārikā tathā melā muralādyāś ca dūtikāḥ (87)

nānā-sandhāna-kusalā tayor milana-kāriņi kuñjādi-samskriyābhijñā vrindā tāsu varīyasi (88)

Paurņamāsī, Vīrā, Vrindā, Vamśī, Nāndīmukhī, Vrindārikā, Melā, Murali e altre sono le messaggere di Śrī Krishna. Tutte loro sono esperte nel compiere molti tipi d'indagini e nell'organizzare incontri tra Śrī Radha e Śrī Krishna. Hanno anche talento nella decorazione di pergole di foresta e altri

luoghi d'incontro. Tra esse *Vrnda* è la più esperta in tutti questi compiti.

#### Paurnamasi

paurņamāsyā anga-kāntis-tapta-kāñcana-sannibhā śukla-vastra-paridhānā bahu-ratna-vibhuṣitā (89)

La carnagione corporea di *Paurņamāsī* è splendente come l'oro fuso. Indossa abiti bianchi ed è ampiamente decorata da gioielli.

pitā suratadevas ca mata candrakalā sati prabalas tu patis tasyā mahāvidya yasaskari (90)

bhrātāpi devaprasthaś ca vraje siddhā-siromaṇiḥ nānā-sandhāna-kuśalā dvayoḥ sangama-kāriṇi (91)

Il padre di *Paurnamāsī* è *Suratadeva* e la sua casta madre è *Candrakalā*. Il marito di *Paurnamāsi* è *Prabala* e suo fratello è *Devaprastha*. Lei è supremamente dotta, famosa e il gioiello della corona di tutte le perfette *yogini* di *Vraja-mandala*. *Paurṇamāsī* è abile nel porre domande e nell'organizzare incontri tra Śrī Rādhā e Śrī Krsna.

#### Vira

vīrā nama varā dūti khyātānyā pūjitā vraje vīrā pragalbha-vacanā vịndā cāṭūkti-peśalā (92)

 $V\bar{\imath}r\bar{a}$  è un'altra importante messaggera. Lei è venerabile e famosa in tutta Vraja-mandala.  $V\bar{\imath}r\bar{a}$  parla senza paura (pragalbha- $vacan\bar{a}$ ). Al contrario,  $Vrind\bar{a}$  è molto intelligente nell'usare parole dolci e affascinanti ( $c\bar{a}tu$ - $vacan\bar{a}$ ).

eşā śyāmala-kāntiś ca śuklābha-vasanojjvalā nānā-ratna-puṣpa-mālā-bhūṣaṇair bhūṣitāpi ca (93) La carnagione di *Virā* è blu nerastra (*śyāmala*) ma appare luminosa perché indossa abiti bianchi. È decorata con molti tipi di ghirlande di fiori e ornamenti ingioiellati.

kavalah patir etasyā mata ca mohini satī tasyāḥ pitā viśālo 'pi bhagini kavala bhavet (94)

Il marito di *Vīrā* è *Kavala*. Sua madre *Mohini* è una virtuosa moglie. Il padre di *Virā* è *Viśāla* e il nome di sua sorella è *Kavalā*.

jaţilāyāḥ priyatamā jāvaţākhya-pura-sthitā nānā-sandhāna-nipunā dvayor milana-cestită (95)

*Vīrā*, che vive a *Jāvaṭa*, è molto cara a *Jatila*, è la più esperta nel fare domande ed è specificamente dedita a organizzare incontri tra Śrī Radha e Śrī Krishna

#### Vrinda-devi (vrndaya-visesah)

tapta-kāñcana-varnābhā vrnda kāntir manoharā nila-vastra-paridhānā muktā-puspa-virājitā (96)

La carnagione del corpo di *Vrinda* è attraente come l'oro fuso. Indossa abiti blu e Si decora con perle e fiori.

candrabhānuh pita tasyāh phullarā janani tathā patir asyā mahīpālo mañjari bhagini ca sa (97)

Il padre di *Vrnda* è *Candrabhānu* e il nome di sua madre è *Phullara*. Il nome di suo marito è *Mahipāla* e sua sorella è *Manjari*.

vrindāvana-sadā-vāsā nānā-keli-rasotsuka ubhayor milanākānkṣi tayoh prema-pariplutā (98) *Vrndā* risiede sempre a *Vrndāvana*. È desiderosa di assaporare molti tipi di passatempi estatici e organizzare incontri tra *Śrī Radha* e *Śrī Krishna*. Lei è sempre immersa nell'amore per Loro.

#### Nandimukhi

nāndimukhi gaura-varna patta-vastra-vidhāriņi sāndipanih pitā tasyā mātā ca sumukhi satī (99)

bhrata madhumangalo 'syah paurnamāsī pitāmahi māna-ratna-bhūsitāngi kaisora-vayasojjvalā (100)

Nandimukhi ha la carnagione chiara e indossa abiti di seta. Suo padre è Sandipani Muni e il nome della sua casta madre è Sumukhi. Il nome di suo fratello è Madhumangala e sua nonna è Paurnamāsi. Nandimukhi è decorata con vari gioielli ed è nel pieno della giovinezza.

nānā-sandhāna-kušalā nānā-silpa-vidhāyini dvayor milana-naipunyā sadā prema-yutā bhavet (101)

*Nāndimukhi* è abile nel porre domande su vari argomenti. Ha molto talento in vari tipi di belle arti e nell'organizzare gli incontri tra Śrī Radha e Śrī Krishna. Lei è sempre rapita dal suo amore per la Coppia Divina.

### **Servitori ordinari** (sādhāraṇa-bhrtyāh)

śobhana-dipanādyāś ca dipikādhāriņo matāh sudhakara-sudhānāda-sānandādyā mrdanginah kalāvantas tu mahati-vadino guņa-śālinaḥ (102)

Sobhana, Dipana e altri servitori si prendono cura delle lanterne di Śrī Krsna. Sudhākara, Sudhānāda, Sananda e altri

servitori suonano la *mrdarga*. Sono tutti esperti nel canto, nel suonare strumenti musicali e le altre sessantaquattro arti. Essi son decorati da molte buone qualità, e particolarmente abili nel suonare una particolare *vinā* chiamata *mahati*.

(Ci sono molti tipi di *vinā*. Il *gandharva Viśvāvasu* suona la *vrhati-vina*; la *vīṇā* di *gandharva Tumburu* è chiamata *kanavati*; la *viṇā* di *Sarasvati* si chiama *kacchapi*; e la *vīnā* di *Narada* è chiamata *mahati*)

vicitrarāva-madhurarāvādyās tasya vandinaḥ narttakāś candrahāsenduhāsa-candramukhādayah (103)

Vicitrarāva, Madhurarāva e altri, sono i cantori delle glorie di Krishna (vandi) e Candrahāsa, Induhása. Candramukha e altri sono danzatori.

kalakanthaḥ sukanthaś ca sudhākanthādayo 'py ami bhārataḥ sārado vidyāvilāsa-sarasādayah sarva-prabandha-nipuṇā rasajñās tala-dhāriṇah (104)

Kalakantha, Sukantha, Sudhakantha, Bharata, Sarada, Vidyāvilāsa, Sarasa e altri servitori di Śrī Krsna sono esperti nella composizione di opere letterarie su ogni tipo di argomento. Essi conoscono il rasa. Suonano strumenti ritmici che danno il tempo alla musica e danzano.

kañcukādi-vinirmātā rauciko nama saucikaḥ nirnejakās tu sumukho durlabho rañjanādayah punyapuñjas tathā bhāgyarāśir ity asya haddipau (105)

Un servitore di nome *Raucika*, che è un esperto sarto, cuce i *kurtā* e altri indumenti per Śrī Krishna. Sumukha, Durlabha, Rañjana e altri servitori sono impegnati a lavare i Suoi vestiti.

I due servitori *Punyapuñja* e *Bhagyarāśi* sono coloro che puliscono la casa di *Śrī Krsna* e l'ambiente circostante. (105)

svarņa-kārāvalankāra-kārau rangana-tankanau kulalau manthani-pārīkārau pavana-karmathau (106)

I gioiellieri *Rangana* e *Tankana* realizzano ornamenti per *Śrī Krishna*. I vasai di nome *Pavana* e *Karmatha* realizzano pentole e ciotole di terracotta, tazze e altri recipienti.

varddhaki varddhamānākhyaḥ khatṭā-śakaṭa-kārakau sucitraś ca vicitraś ca khyātau citra-karāv ubhau (107)

I due servitori *Varddhaki* e *Varddhamāna* sono falegnami che intagliano il letto di *Śrī Krsna*, il carro trainato da buoi e altri cose simili. *Sucitra* e *Vicitra* sono artisti che dipingono immagini variopinte per il Suo piacere.

dāma-manthāna-kuthāra-peţi-sikyādikāriṇaḥ kāravaḥ kunda-kanthola-karanda-kaṭulādayah (108)

*Kunda, Kanthola, Karanda, Katula* e altri servitori sono artigiani. Preparano oggetti da usare nel servizio di *Śrī Krsna*, come corde, bacchette per fare lo yogurt e il burro, scatole e cesti piatti fatti di vimini e corda per il trasporto di frutta e verdura

mangalā piñgalā gangā piśangi manikastani hamsi vaṁsīpriyetyādyā naicikyas tasya supriyāh (109)

Mangala, Pingala, Ganga, Pisangi, Manikastani, Hamsi, Vamśīpriyā e altre mucche sono molto care a Śrī Krsna e sono conosciute come le migliori tra tutte le mucche (naiciki).

padmagandha-pisangāksau bali-vardāv atipriyau

surangākyah kurango 'sya dadhilobhābhidaḥ kapiḥ (110)

I due tori *Padmagandha* e *Pisangākṣa* sono i più cari a Śrī Krishna. Il Suo cervo si chiama *Suranga* e il nome della Sua scimmia è *Dadhilobha*.

vyāghra-bhramarakau śvānau rājahamsaḥ kalasvanaḥ sikhi tāndavikābhikhyaḥ śukau dakṣa-vicakṣaṇau (111)

Śrī Krishna possiede anche due cani da compagnia, Vyāghra e Bhramaraka; un cigno di nome Kalasvana; un pavone chiamato Tāndavika; e due pappagalli maschi di nome Daksa e Vicaksana.

## La descrizione dei luoghi dei passatempi

(sthāna-vivaranam)

vrndāvanam mahodyānam śreyo niḥśreyasād api krīdā-girir yathārthākhyaḥ śrīmān govarddhano mataḥ (112)



#### nīlamandapikā-ghattaḥ kandarā maṇikandali (113a)

Śrī Vrindāvana è a tutti gli effetti la più importante delle foreste di Vraja-mandala, ed è la più propizia tra tutti luoghi di buon auspicio. Śrīman Girirāja-Govardhana, è un incantevole luogo dei passatempi all'interno dell'area di Vraja, che fornisce acqua ed erba tenera alle mucche, ai gopa offre frutti, radici commestibili, acqua, soffici luoghi di riposo e così via; e fornisce alle gopi fioriti luoghi appartati, pergole di foresta, grotte ecc. per il loro libero divertimento. Così Girirāja-Govardhana accresce la loro gioia, e così vive del suo nome Govardhana ('go' si riferisce alle mucche, Gopa e Gopi, e vardhana che significa 'che accresce la gioia').

Così facendo, offre anche significativa assistenza nei passatempi di Śrī Krsna. Quindi è del tutto appropriato chiamarlo Krida-giri, il terreno dei passatempi, Śrī Girirāja-Govardhana! A Śrī Govardhana c'è un luogo per fare il bagno (ghāṭa) chiamato Nilamandapikā e una grotta chiamata Manikandali.

ghatto mānasa-gangāyāḥ pārango nama viśrutah (113b) suvilāsatara nama tarir yatra virājate (114a)

Il luogo per fare il bagno detto  $M\bar{a}nasa$ - $gang\bar{a}$  è ampiamente conosciuto come  $P\bar{a}ranga$ -ghata. Una barca chiamata  $Suvil\bar{a}satara$  è situata in una splendida posizione sulle sue sponde.

nāmnā nandiśvaraḥ śailo mandiram sphurad indiram (114b) āsthāni-mandapaḥ panduganda-śailā-samojjvalaḥ amoda-varddhano nama paramāmoda-vasitah (115) La collina di *Nandiśvara* è la residenza di *Śrī Krsna*. Il posto è così splendido da farlo apparire come la residenza di *Laksmidevī*. In cima alla collina *Nandīśvara* c'è una grande roccia bianca con una sfumatura giallo pallido. Il radioso palazzo splendidamente decorato situato su questa roccia è la dimora di *Śrī Krsna*. *Śrī Krishna* incanta i cuori di tutti i *Vrajavasi*, sia esseri mobili, sia immobili, insetti e vermi, animali terrestri e uccelli, fiumi, montagne, *gopa* e *gopi*. Perché vive in questo palazzo insieme a *Śrī Nanda*, *Yasodā*, *Baladeva*, Madre *Rohiņi* e altri, tutti lo chiamano *Āmoda-varddhana* (che incrementa ogni piacere).

pāvanākyam saraḥ krīdā-kuñja-puñja-sphurat-tatam kuñjam kāma-mahātirtham mandāro mani-kuttimah (116)

Il *Pāvana-sarovara*, le cui sponde sono abbellite da molti boschetti dei passatempi, si trova ai piedi della collina di *Nandīśvara*, ed è il lago di *Śrī Krsna*. Il bosco di *Śrī Krsna* si chiama *Kāma mahātirtha*, e all'interno c'è una piccola ma affascinante stanza ingioiellata chiamata *Mandara*.

nyagrodha-rajo bhandiraḥ kadambas tu kadamba-raţ ananga-ranga-bhur nama lila-pulinam ucyate (117)

Il famoso albero *banyano* di *Śrī Krsna*, adatto ai passatempi, si chiama *Bhandira* e il suo albero *kadamba* si chiama *Kadamba-raja*. La riva del fiume *Yamunā*, che è abbellita da incredibili passatempi, è ampiamente conosciuta come *Anangaranga-bhumi*.

yamunava maha tirtham khela tirtham tad ucyate panama-presthaya sarddham sada yatra sa khelati (118) Il boschetto dove Śrī Krsna svolge sempre intimi e giocosi passatempi (*lila-vilasa*) con l'amatissima Śrīmati Radhika è chiamato Khela tirtha, che è la dimora più sacra sulla Yamuna.

## Gli oggetti usati da Śrī Krsna

(sri-krsnasya vyavaharya-dravyani)

saradindus tu mukuro vyajanamh madhumarutam lila-padmam sadasmeram gendukas citrakorakah (119)

Lo specchio di Śrī Krsna è chiamato Saradindu e la Sua foglia di palma si chiama Madhumāruta. Il Suo loto si chiama Sadasmera e la Sua palla si chiama Citrakoraka.

sinjini manjulasarah mani-bandhatani-yugam vilăsa-karmanan nama kārmukan svarna-citritam (120)

L'arco d'oro di *Śrī Krsna* è chiamato *Vilasa-karmana* e la corda dell'arco si chiama *Manjulasara*. La corda dell'arco è legata a gioielli apposti a ciascuna estremità dell'arco.

divya-ratna-sphuran-mustis tusţidā nāma karttari mandraghoṣo visāno 'sya vamsi bhuvana-mohini (121)

Il coltellino di Śrī Krsna si chiama Tustida, ed ha il manico incastonato con bellissime gemme. Il nome del Suo corno che utilizza come una tromba, è Mandraghosa e il Suo flauto (vamsi) si chiama Bhuvana-mohini.

radha-hrn-mina-badisi mahanandabhidhapi ca sad-randhra-bandhura venuh khyata madana-jhankrtih (122)

Questo *vamsi* rende il cuore di *Śrī Krsna* colmo di felicità e cattura come un amo la mente di *Śrī Rādhā* paragonata a un

pesce. È quindi noto anche come *Mahānandā*. Il *venu* di *Krsna* ha sei fori ed è ampiamente conosciuto con il nome *Madana-jhankrti*.

kakali-mūkita-pikā murali saralābhidhā gaudi ca gurjari ceti ragav atyanta-vallabhau (123)

Il *murali* di *Śrī Krsna* si chiama *Saralā* e crea dolci suoni come quello dell'uccello *kokila* (*cucù*). I *raga* preferiti di *Śrī Krṣṇa* sono il *gaudi* e il *gurjari*.

japyah-sādhyāṇkitaḥ-preṣṭhābhidhānam manur-adbhutaḥ (124a)

Il meraviglioso *mantra* che recita Śrī Krṣṇa per raggiungere il Suo obiettivo desiderato è il nome della Sua amata, Śrīmatī Radha.

dandas tu mandano nama vīņā nama tarangini pāśau pasu-vasīkārau dohany amrtadohani (124b)

Il nome del bastone di  $Sr\bar{\imath}$  Krsna è Mandana e la Sua  $v\bar{\imath}n\bar{a}$  è chiamata Tarangini. Le due corde che usa quando munge le mucche si chiamano Pasu-vasikara. Il contenitore che utilizza per raccogliere il latte appena munto si chiama  $Amrtadohan\bar{\imath}$ .

## Gli ornamenti di Śrī Krsna

(bhūsaņāni)

ambārpitā mahāraksā nava-ratnārkitā bhuje (125)

Alle due braccia di Śrī Krsna Madre Yaśodā ha legato degli amuleti di protezione, che sono intarsiati con nove tipi di inestimabili pietre preziose.

I nove gioielli (nava-ratna) sono:

- (1) māņikya (rubino),
- (2) muktā (perla),
- (3) vidruma (corallo),
- (4) marakata (smeraldo),
- (5) padmaraga o pusparāga (zaffiro giallo o topazio),
- (6) vajra (diamante),
- (7) nila (zaffiro blu),
- (8) *gomeda*, una particolare gemma dell'*Himalaya*, vedi *Brhad-bhāga*, Verso 141)
- (9) vaidūrya (occhio di tigre).

angade rangadābhikhye cankane nama kankane mudra ratnamukhi pitam vaso nigama-sobhanam (126)

I bracciali di *Śrī Krsna* sono chiamati *Rangada*. Il Suo braccialetto è *Cankana*; il Suo anello con sigillo si chiama *Ratnamukhi* e il Suo vestito giallo *Nigama-sobhana*, a significare che accresce la bellezza delle *Śruti*.

kinkini kalajhankārā mañjīrau hamsagañjanau kuranga-nayanā-citta-kuranga-hara-śiñjitau (127)

La cintura di Śrī Krsna è chiamata Kalajhankārā e la Sue cavigliere con campanelli Hamsagañjana. Il loro dolce tintinnio ruba il cuore delle gopi dagli irrequieti occhi di cerbiatta.

hāras tārāvali nama manimālā taditprabhā ruddha-radha-pratikytir nişko hrdaya-modanah (128)

La collana di Śrī Krsna si chiama Tārāvali, le Sue preziose perle sono chiamate Taditprabhā, e il medaglione sul Suo

petto in cui c'è un'immagine di Śrī Rādhā, è chiamato Hrdaya-modana.

kaustubhākhyo maņir yena pravišya hradam auragam kāliya-preyasī-vrnda-hastair ātmopahāritaḥ (129)

Il gioiello di *Śrī Krsna* si chiama *Kaustubha*. Quando *Śrī Krishna* entrò a *Kāliya-hrada*, le mogli del serpente gli offrirono questo gioiello con le proprie mani.

kundale makarākāre ratir āgādhi-daivate kiritam ratna-pārākhyam cūdā cámara-damari (130)

Gli orecchini (*kundala*) di Śrī Krṣṇa a forma di *makara* sono ampiamente conosciuti con il nome '*Ratir-āgadhi-daivatā*'. Il nome della Sua corona è *Ratnapara*, e le decorazioni da esse apposte sono *Cámara-damari*.

nava-ratna-vidambākhyam śikhandam mukuṭam viduh ragavalli tu guñjāli tilakam drstimohanam (131)

*Nava-ratna-vidamba* è la corona di piume di pavone sulla testa di *Śrī Krsna*. La Sua collana (*guñjā*) si chiama *Rāgavalli* e il nome del Suo *tilaka* è *Drstimohana* 

patra-puşpamayī mālā vanamālā padāvadhih vaijayanti tu kusumaiḥ pañca-varnair vinirmita (132)

La ghirlanda composta da molti diversi tipi di foglie e fiori che cade fino ai piedi di loto di  $\acute{S}r\bar{\imath}$  Krsna, si chiama  $Vanam\bar{a}l\bar{a}$ , e la ghirlanda composta da cinque diversi fiori colorati è chiamata  $Vaijavanti-m\bar{a}l\bar{a}$ .

janmanālankrtā punyā krsņā bhādrastami niśā preyasyā saha rohinya sasi yasyām udeyivān (133)

Śrī Krsṇa apparve nella notte dell'ottavo giorno (astami) di luna calante nel mese di Bhadra. Questa notte manifesta la sua gloria in quanto decorata dalla nascita di Śrī Krsna. Nel corso di questa particolare notte, la luna sorge insieme alla Sua amata, la costellazione Rohiṇī. (La costellazione Rohini che è a forma di carro, è composta da cinque stelle. Secondo i Purāṇa è la figlia di Daksa e la moglie della Luna.)

## Amate di Śrī Krsna (śrī-krsnasya preyasyah)

atha tasyānukirttyante preyasyaḥ paramādbhutāḥ ramādibhyo 'py uru-prema-saubhāgya-bhara-bhūṣitāḥ (134)

Ora verranno elogiate le meravigliose amanti di *Śrī Krsna*. Esse sono decorate dall'eccelso *prema*, persino superiore a quello di *Laksmī* e altre.

# L'affascinante bellezza di Śrīmati Rādhārāni (sri-rādha)

ābhīra-subhruvām śreşthā rādhā vindāvaneśvarī asyaḥ sakhyaś ca lalitā-viśākhadyāḥ suvišrutāḥ (135)

Tra le *gopi* di *Vraja*, *Vrndāvaneśvarī* Śrī *Rādhā* è la suprema. *Lalitā*, *Viśākhā* e altre sono rinomate come le principali *sakhī* di *Rādhā* 

candrāvali ca padmā ca śyāmā saibyā ca bhadrikā tārā vicitrā gopāli palika candraśālikā (136)

mangalā vimala līlā taralākşi manoramā kandarpa-mañjari mañjubhāşiņi khañjanekṣaṇā (137)

## kumudā kairavī sārī śāradākṣi viśāradā sankari kunkumā krṣṇā śārangīndrāvali śivā (138)

taravali gunavati sumukhi keli-mañjari hārāvali cakorākṣī bhārati kamalādayah (139)



Candravali, Padma, Śyāmā, Saibyā, Bhadrikā, Tārā, Vicitra, Gopāli, Pālikā, Candraśālikā, Mangalā, Vimala, Lilā, Taralākṣī, Manoramā, Kandarpa Mañjari, Mañjubhāṣiṇi,

Khañjanekṣaṇā, Kumuda, Kairavī, Śārī, Sāradākṣī, Visaradā, Sankarī, Kunkuma, Krishna, Sārangī, Indrāvali, Śivā, Tārāvali, Guṇavatī, Sumukhi, Keli Mañjarī, Hārāvalī, Cakorākṣi, Bharati, Kamalā e altre gopi sono le amate di Śrī Krishna

āsām yuthāni śataśah khyātāny abhīra-subhruvām lakṣa-sankhyas tu kathitā yuthe yūthe varānganāḥ (140)

Queste bellissime *gopi* formano centinaia di gruppi (*yūtha*) e il numero delle *gopi* principali in ognuno di questi gruppi, è molto vasto.

mukhyāḥ syus teşu yutheşu kāntāḥ sarva-guņottamāḥ radha candrāvali bhadrā syāmala palikadayah (141)

Tra tutte le *gopi, Rādhā, Candrāvali, Bhadrā, Syāmalā* e *Pālikā* in accordo alle loro qualità incomparabili, sono le preminenti amate di Śrī Krsna.

tatrāpi sarvathā śreşthe rādhā-candrāvalīty ubhe yuthayos tayoḥ santi koṭi-sankhyā mrgi-drśah (142)

Inoltre, tra queste *gopi Śrī Rādhā* e *Śrī Candrāvali* sono le più importanti. Entrambe, nei rispettivi *yūtha*, hanno un gran numero di damigelle dagli occhi di cerbiatta.

tayor apy ubhayor madhye sarva-mādhuryato 'dhika radhikā viśrutim yātā yad-gandharvākhyaya śrutau (143)

Tra loro due, Śrī Rādhā è ben nota come la più cara amata di Śrī Krishna. Lei è l'apice di ogni dolce qualità trascendentale. Le Śruti la chiamano Gāndharvā.

asamānorddha-madhurya-dhuryo gopendra-nandanaḥ yasyāḥ prāṇa-parārddhānām parārddhād api vallabhah (144) Gopendra-nandana (il figlio del Re dei pastori) Śrī Krishna, non può eguagliare né superare nessuno. La Sua dolcezza (mādhurya) è immensa poiché Egli è l'amato di Śrī Rādhā; e poichè Śrī Krishna è molto più caro a Śrīmati Rādhā della Sua stessa vita, l'amore che Essa nutre può essere paragonato al totale che si ottiene moltiplicando la durata della vita di Brahma (parārddha). Si evince che l'amore di Śrī Rādhā per Śrī Krsna è illimitato e persino superiore alla somma risultante dell'illimitato parārddha, ovvero, nessuno può anche mai immaginare quanto Lo ami.

(Secondo i calcoli matematici vedici, uno, moltiplicato per dieci, fa dieci; dieci, moltiplicato per dieci, fa cento (sata); cento, moltiplicato per dieci, fa mille (sahasra); mille, moltiplicato per dieci, fa diecimila (ayuta); diecimila, moltiplicato per dieci, fa centomila (laksa); centomila, moltiplicato per dieci, fa (arbuda); arbuda, moltiplicato per dieci, fa vrnda; vrnda, moltiplicato per dieci, fa niyuta; niyuta, moltiplicato per dieci, fa koti; koti, moltiplicato per dieci, fa kharva; kharva, moltiplicato per dieci, fa nikharva; nikharva, moltiplicato per dieci, fa sankha; śankha, moltiplicato per dieci fa padma; padma, moltiplicato per dieci fa sāgara; sāgara, moltiplicato per dieci fa antya; antya, moltiplicato per dieci fa madhya; e madhya, moltiplicato per dieci fa parārddha; due parārddha sono pari alla vita del Signore Brahma, ovvero 311 trilioni e 40 miliardi di anni.

śrī-radha-rūpa-lāvanyam viseṣāt parikīrttyate nānā-vaidagdhi-naipunyā sudhārṇava-svarūpiṇi (145) Ora sarà glorificata in dettaglio la squisita bellezza di  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$ , Colei che è molto abile nelle arti, ed è la personificazione di un oceano di nettare.

nava-gorocana-bhātir druta-hema-sama-prabhā kimvā sthira vidyud iva rupati-paramojjvalā (146)

La carnagione chiara e specialmente radiosa di Śrī Rādha, assomiglia alla fresca gorocanā, all'oro fuso o al fulmine impresso nel cielo.

vicitram nila-vasanam tasyāś ca parisobhitam nānā-mukta-bhūṣitāngī nānā-puṣpa-virājitā (147)

 $Śr\bar{\imath} R\bar{a}dh\bar{a}$  è vestita con splendidi abiti blu ed è decorata da vari tipi di perle e fiori.

dirgha-kesi sulāvanya-mukta-mālā-susobhitā puspa-mālā-suvinyāsā suveņi paramojjvalā (148)

Il corpo di Śrī Rādhā è l'emblema della bellezza (lāvanya) ovvero la luminosità che emana dal Suo corpo ricorda lo splendore che si riflette dall'interno di una perla (Jaiva-dharma, capitolo 35), ed è decorato con collane di speciali perle. I Suoi capelli sono lunghi e la Sua meravigliosa treccia è acconciata con ghirlande di fiori meravigliosamente intrecciate.

subhālah paramoddiptah sindūra-paribhūşitaḥ nānā-citrālakā bhānti citra-patra-suśobhitāh (149)

L'incantevole fronte di *Śrī Rādha* è radiosa e decorata da un puntino color vermiglio. Le belle ciocche di capelli che ondeggiano sulle Sue guance, e il Suo sorprendente *tilaka* oltrepassano il culmine di ogni bellezza.

bāhu-yugmar sulāvanyan nila-kankaņa-sobhitam ananga-danda-lāvanya-mohini paramā bhavet (150)

Anche Cupido, che ha due braccia molto affascinanti, è sconcertato dalle adorabili braccia di  $\acute{S}r\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$ , abbellite da braccialetti di gioielli blu.

nayanotpala-yugmañca ākarņa-parisobhitam kajjalojjvala-diptiś ca trailokya-jayini parā (151)

I grandi occhi di loto di  $Śr\bar{\imath} R\bar{a}dh\bar{a}$ , che si estendono fino alle orecchie, sono abbelliti con il bagliore radioso del collirio. Sembra che la bellezza impareggiabile degli occhi di loto di  $Śr\bar{\imath} R\bar{a}dh\bar{a}$ , abbia conquistato tutta la bellezza dei tre mondi.

nāsikā tila-puspābhā muktā-veśara-sobhitā nānā sugandha-yukta sā parā dīptimati bhavet (152)

Il naso di  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dhik\bar{a}$  è attraente come un fiore di sesamo ed è decorato con una perla.  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$ , che è profumata con varie fragranze, è molto affascinante.

ratna-tadarka-yugmañca nana-citra-vinirmitam oşthādharaḥ sudhāramyo raktotpala-vinirjitaḥ (153)

Gli orecchini gioiello di Śrī Rādhā (tādarka) sono realizzati con vari stili artistici. Le Sue labbra sono ancora più piacevoli del nettare, e il loro colore d'intenso rosso sconfigge la bellezza del loto rosso.

muktā-māla danta-panktī rasana-parisobhitā mukha-padmam sulāvanyan koti-candra-prabhākaram bimbavac ca sudhāramya-prema-hāsya-yutam bhavet (154)



La fila di denti di Śrī Rādha, aggraziata dalla bellissima lingua, sono splendenti come fili di perle. Il Suo affascinante viso di loto, è come la miniera della bellezza di milioni di lune, e il Suo amorevole sorriso è dolce come il nettare.

cibukasya sulāvanyam kandarpa-mohanam param masi-binduḥ sulāvanyo hemābje bhramari yatha(155)

L'affascinante mento del puntino di *kajala* sul Suo mento, sembra proprio un'ape nera appoggiata su di un loto dorato. Śrī Rādhā sconcerta persino Cupido.

kantha-dese citra-rekhā muktā-māla-vibhūṣitā prstha-grīvā suramyā ca pārśve 'pi mohini bhavet (156)

Il collo di  $Sr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  è decorato con collane di perle e segnato da tre linee che ne esaltano la bellezza. La Sua schiena e la Sua nuca sono belle e affascinanti e i lati del Suo corpo incantano la mente.

vakṣaḥ-sthalam sulāvanyam hema-kumbha-suśobhitam kañculyā-cchaditam tasyā muktā-hāra-virājitam (157)

Il petto attraente di *Śrī Rādhā* è abbellito dai Suoi seni dorati. È coperto da una blusa e decorato con un'incantevole collana di perle.

subāhu-yugalam tasyā lāvanya-mohakāri ca ratnāngade tayor madhye valayā-parisobhite (158)

I braccialetti ingioiellati indossati dalla bella e adorabile  $\acute{S}r\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  che rendono ancor più incantevoli le Sue braccia, sono arricchiti da piccoli anelli ondeggianti.

ratna-kankana-dipte ca ratna-guccha-virājite raktotpalam hasta-yugmam nakha-candra-sudiptakam (159)

I polsi di *Śrī Rādhā* sono decorati da braccialetti di pietre preziose e da bracciali composti di trentadue fili di perle. Le Sue mani, che sembrano fiori di loto rossi, brillano nell'incomparabile splendore delle Sue unghie lunari.

## I segni sul palmo delle mani i Śrī Radhā

(kara-cihnani)

bhringāmbhoja-sasikalā-kundala-cchatra-yūpakah sankha-vrkṣa-kusumaka-cāmara-svastikādayah (160)

ete cihnāḥ śubha-karā nānā-citra-virājitāḥ karārgulyah sudiptāś ca ratnangurīya-bhūṣitāḥ (161)

Le mani di loto di Śrī Rādhā sono abbellite da simboli e segni molto auspiciosi di vario genere: il calabrone, il fiore di loto, la mezzaluna, un orecchino, un ombrello, la colonna della vittoria, una conchiglia, l'albero, un fiore, il cāmara e una

svastica. Le Sue splendide dita sono decorate da anelli ingioiellati.

udaram madhu-lāvanya nimna-nabhi-suśobhitam sudha-rasa-prapūrnañca trailokya-mohanam param (162)

L'addome di Śrī Rādhā è più dolce della dolcezza stessa ed è abbellito da un profondo ombelico. Poiché è pieno di nettare, esso incanta tutti nei tre mondi.

kşīna-madhyam kaţi-tatam lāvanya-bhara-bhanguram vali-trayi-latā-baddhā kinkini-jāla-sobhitam (163)

I fianchi di  $Sr\bar{t}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  si assottigliano dal centro verso la vita. La Sua vita ha tre pieghe di buon auspicio (sopra l'ombelico), simili a rampicanti e una cintura allacciata, tempestata di piccole campanelline, che le abbelliscono ancor più la vita.

ūru dvau rama-rambheva manoja-citta-mohanau jānu dvau ca sulāvanyau nānā-keli-rasākarau (164)

Le belle cosce di Śrī Radha, che ricordano i tronchi dei banani, attirano persino la mente di *Cupido*. Le Sue affascinanti ginocchia sono una miniera di vari giochi amorosi

sri-pada-padma-yugmañca mani-nupura-bhūşitam vanka-raja-sulavanya-padanguriya-sobhitam (165)

I piedi di loto splendidamente arcuati di Śrī Radha sono decorati con cavigliere tempestate di gioielli. Le dita dei Suoi piedi divini sono abbellite da anelli.

## I segni sui piedi di Śrī Radha (carana-cihnāni)

sankhendu-kunjara-yavair ankusoşu-ratha-dhvajaih tomara-svasti-matsyadi-subha-cihnau padav api (166)

I piedi di loto di Śrī Rādha sono contrassegnati da una conchiglia, una luna, un elefante, un grano d'orzo, un pungolo, un carro, una bandiera, un tamburo damaru, una svastica, un pesce e altri segni di buon auspicio.

āpañcadaśa-varşañca vayah kaisorakojjvalam (167) Śrī Rādhā è nella sua illustre giovinezza di quindici anni.

*mātr-koter api snigdha yatra gopendra-gehini (168a)* Ś*rīmati Yasodā-devī*, la moglie del re dei pastori, ha più affetto parentale per Ś*rī Rādhā* che per quello di un numero illimitato di madri

vrsabhānuh pitā tasyā vrşabhānur ivojjvalah (168b) ratnagarbhā kṣitau khyātā kirttida janani bhavet (169a)

Il padre di Śrī Radha, Vrsabhānu Mahārāja, è il bhānu (sole) situato nel segno di vrṣa (toro); il che significa che è radioso come il sole dei mesi estivi. La madre di Śrī Radha è Śrī Kirttida-sundari. È famosa in tutto il mondo come Ratnagarbha.

pitamaho mahibhanur indur matamaho matah (169b) matámahi-pitamahyau mukhara-sukhade ubhe (170)

Il nonno paterno di *Śrī Rādhā* si chiama *Mahibanu* e suo nonno materno è *Indu*. La nonna paterna è *Sukhada* e sua nonna materna è *Mukhara* 

ratnabhanuh subhanus ca bhanus ca bhratarah pituh (170a) Ratnabhānu, Subhānu e Bhānu sono i fratelli Śrī Vrsabhanu Mahārāja e quindi gli zii paterni di Śrī Rādha.

bhadrakirttir mahakirttih kirtticandras ca matulah matulyo menakā sasthi gauri dhatri ca dhataki (171)

Bhadrakirtti, Mahākīrtti e Kirtticandra sono zii materni (matulah) di Śrī Rādha e Menakā, Şasthi, Gauri, Dhātri e Dhātaki sono le Sue zie materne (mātulā).

svasā kirttimati matur-bhānumudrā pitr-svasā pitr-svasr-patiḥ kāśo mātr-svasr-patih kuśaḥ (172)

La sorella della madre di *Śrī Rādhā* è *Kirttimati* e suo marito è *Kusa*. La sorella del padre di *Śrī Rādhā* è *Bhānumudrā* e il marito è *Kasa*.

śrīdāmā pūrva-jo bhrātā kanisthānanga-manjarī (173a)

Il fratello maggiore di Śrī Rādhā è Śrīdāmā e sua sorella minore è Ananga Mañjari.

śvaśuro vrka-gopaś ca devaro durmadābhidhaḥ (173b)

svasrūs tu jaţilā khyata pati-manyo 'bhimanyukah nananda kuţila-namni sada-cchidra-vidhayini (174)

Il suocero di Śrī Rādha è Vrka Gopa e il cognato è il fratello più giovane del marito Durmada. Sua suocera è Jatilā, e Abhimanyu ha la falsa concezione di essere Suo marito. Sua cognata Kutilā è sempre alla ricerca di difetti.

parama-preștha-sakhyas tu lalita savisākhika sucitra campakalatā rangadevi sudevika tungavidyendulekhe te astau sarva-ganagrimāh (175) Le otto parama-prestha-sakhi Lalitā, Visākhā, Sucitrā (Citrā), Campakalatā, Rangadevi, Sudevī, Tungavidya e Indulekhā sono le più importanti tra le sakhi di Śrī Rādhā.

## Priya-sakhi di Śrī Radha (priya-sakhyah)

priya-sakhyaḥ kurangākşi mandali manikundala malati candralatika madhavi madanalasa (176)

mañjumedhā sasikalā sumadhyā madhurekşanā kamala kāmalatikā guņacūdā varāngadā (177)

madhuri candrikā prema-mañjari tanumadhyama kandarpa-sundari mañjukesity ādyās tu koţiśah (178) Kurangākṣi, Mandali, Manikundala, Malalati, Candralatikā, Madhavi, Madanālasā, Mañjumedha, Sasikalā, Sumadhyā, Madhurekṣanā, Kamalā, Kāmalatikā, Guṇacūdā, Varāngadā, Madhuri, Candrika, Prema Manjari, Tanumadhyama, Kandarpa-sundari, Manjukesi e altre sono le innumerevoli priya-sakhi di Śrī Radha.

## **Prana-sakhi, o jivita-sakhi** (jivita-sakhyah)

ukta jivita-sakhyas tu lasika kelikandali kadambari sasimukhi candrarekha priyamvada (179)

madonmada madhumati vasanti kalabhasini ratnavali manimati karpuralatikadayah (180)

Lasika, Kelikandali, Kadambari, Sasimukhi, Candrarekha, Priyamvada, Madonmada, Madhumati, Vasanti, Kalabhasini, Ratnavali, Manimati, Karpuralatika sono jivita-sakhi di Śrī Radha

### *Nitya-sakhi* (nitya-sakhyah)

nitya-sakhyas tu kasturi manojñā mani-mañjari sindüra candanavati kaumudi madiradayah (181)

Kasturi, Manojña, Mani Manjari, Sindūra, Candanavati, Kaumudi, Madira e altre sono nitya-sakhi di Śrī Rādha.

## Le mañjari di Śrīmati Radhika

(sri-radhaya mañjaryah)

sri-rupa-manjari raga-mañjari rati-mañjari lavanga-mañjari guna-mañjari rasa-mañjari (182)

vilasa-mañjari prema-mañjari mani-manjari suvarna-mañjari kāma-mañjari ratna-manjari (183)

kasturi-mañjari gandha-mañjari netra-manjari sri-padma-mañjari lila-mañjari hema-manjari bhanumaty-anya-paryāyā suprema rati-mañjari (184)

Śrī Rupa Mañjari, Rāga Mañjari, Rati Mañjari, Lavanga Mañjari, Guna Mañjari, Rasa Mañjari, Vilása Mañjari. Prema Mañjari, Mani Mañjari, Suvarna Mañjari, Kama Mañjari, Ratna Mañjari, Kasturi Mañjari, Gandha Mañjari, Netra Mañjari, Padma Mañjari, Lila Mañjari, Hema Mañjari, sono le Manjari di Śrī Radha. Sia Prema Mañjari, sia Rati Mañjari sono conosciute anche con il nome Bhanumati.

# Gli oggetti di adorazione di Śrī Radha

(sri-radhaya upasyah)

upasyo jagatām cakṣur bhagavān padma-bandhavah japyah svabhista-samsargi krsna-nama mahamanuh paurnamasi bhagavati sarva-saubhagya-varddhini (185) Il *Deva* del Sole, che illumina gli occhi degli abitanti del mondo ed è l'amico del loto, è l'adorabile divinità di *Śrī Radha*. Il grande *mantra* cantato da Lei è il nome di *Śrī Krsna*, che soddisfa il Suo intimo desiderio. *Bhagavati Paurnamāsi* aumenta la sua fortuna.

# Descrizione speciale di diversi servizi di alcune sakhi (sakhyadi-visesah)

lalitadya asta-sakhyo mañjaryas tad-ganas ca yah sarva vrindāvaneśvaryāh prāyah sarupyam agatāh (186)

Le otto *sakhi* a iniziare da *Lalitā*, le *mañjari* e tutti i membri dei loro gruppi (*gana*) condividono forme quasi identiche (*sārūpya*) a Śrī Rādhā; ognuna di esse è dotata di una bellezza che ricorda la bellezza di *Vrndāvanesvarī* Śrī Rādha.

kananadigatah sakhyo vrinda-kundalatadayah dhanistha gunamaladya ballaveśvara-gehagah (187)

*Vrinda, Kundalata* e altre *sakhi* attraversano le foreste e giardini per dare la loro assisteza nei passatempi che vi si svolgono. *Dhanistha, Gunamala* e altre *sakhi* vivono nello stesso palazzo di *Goparaja Nanda Maharaja*.

kāmadā nama dhātreyi sakhi-bhāva-viseşa-bhāk rāgalekha-kalākelī-manjulādyās tu dāsikāḥ (188)

*Kāmadā*, la figlia di una balia, condivide un'amicizia speciale con *Śrī Radha*. *Rāgalekhā*, *Kalākelī*, *Mañjulā* e altre, sono le ancelle di *Śrī Radha*.

nāndimukhi bindumatītyādyāḥ sandhi-vidhāyikāḥ suhrt-pakşatayā khyātāḥ śyāmala mangalādayaḥ (189) *Nāndimukhi, Bindumati* e altre *sakhī* rimuovono la rabbia gelosa (*māna*) tra Ś*rī Rādhā* e Ś*rī Krsna* e organizzano i Loro incontri. Ś*yāmala, Mangalā* e altre *sakhi* affini, formano il *suhrt-pakṣa* (il gruppo delle *gopī* che parteggiano per Ś*rī Radha*.

pratipaksatayā khyātim gatās candrāvali-mukhāh (190)

Candrāvali è la famosa leader del gruppo rivale di Śrī Rādhā.

kalāvatyo rasollāsā guņatungā smaroddhurāḥ gandharvās tu kalakanthi sukanthi pikakanthika yā visākha-krta-gitir gāyantyaḥ sukha-da hareh (191)

Rasollāsā, Guņatungā, Smaroddhurā, Kalakanthi, Sukanthi e Pikakanthi sono esperte nel canto, nel suonare strumenti musicali e altre simili arti. Perciò sono le gandharva-sakhi di Śrī Radha, le sue musiciste e cantanti, compiacciono Śrī Krishna specialmente quando cantano canzoni composte da Śrī Visākhā.

vādayantyas ca susiram tatanaddha-ghanāny api māņiki narmadā premavati kusumapesalāḥ (192)

Māṇiki, Narmadā, Premavati e Kusumapesalā rendono felice Śrī Krishna suonando il vamsi e altri flauti, la viṇā e altri strumenti a corda, la dhola e altri strumenti a percussione, i karatāla e altri strumenti simili a cembali.

# Gruppi di sakhi di Śrī Rādha

sakhyaś ca nityasakhyaś ca prāṇa-sakhyaś ca kāścana priya-sakhyaś ca parama-preṣtha-sakhyaḥ prakīrttitāḥ (193)

Le *sakhi* di *Śrī Rādhā* formano questi famosi gruppi: *sakhi*, *nitya-sakhi*, *prāṇa-sakhi*, *priya-sakhi* e *parama-prestha-sakhi*.

## *Le ancelle di Śrī Rādha* (sri-rādha-bhrtyah)

divākīrtti-tanūje tu sugandhā nalinīty ubhe mañjisthä rangarāgākhye rajakasya kisorike (194)

Le ancelle di  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$ ,  $Sugandh\bar{a}$  e Nalini sono figlie di un barbiere, e  $Ma\tilde{n}jisth\bar{a}$  e  $Rangar\bar{a}g\bar{a}$  sono figlie del lavandaio.

pālindri nama sairindhrī citriņi citra-kāriņi mantrikī tāntrikī namnā daiva-jñā daiva-tāriņi (195)

La servitrice che veste e decora Śrī Rādhā è Pālindri e quella che La decora è Citriņi. Le due ancelle che La tengono informata sui futuri eventi (che sono quindi a conoscenza delle Scritture che trattano di astrologia) sono Māntriki e Tāntrikī.

tathā kātyāyanītyādyā dutikā vayasādhikāḥ ubhe bhāgyavatī-puñjapunye haddipa-kanyake (196)

*Kātyāyani* e altre donne messaggere sono più grandi di *Śrī Radha*. Le due ancelle *Bhāgyavati* e *Puñjapuṇyā* sono figlie di uno spazzino.

bhrngi malli matalli ca pulinda-kula-kanyakāḥ kecit krsṇa-gaṇāś cāsyāḥ parivāratayā matāḥ (197)

*Bhrngi, Malli* e *Matalli* sono giovani ragazze *Pulinda*. Alcune fanno parte del gruppo di *Śrī Krsna* (*krsna-paksa*), e altre in quello di *Śrī Radha* (*radha-paksa*).

gargi mukhyā mahi-pujya cetyo bhrngārikādayah subalojjvala-gandharva-madhumangala-raktakāḥ vijayādyā rasālādyā payodādyā viṭādayah (198) Gargi e altre importanti brahmani; Bhrngārika e altre inservienti; Subala, Ujjvala, Gandharva, Madhumangala Raktaka e altri servitori; Vijaya; Rasala; Payodā; e il gruppo dei viţas e altri sono servitori e ancelle di Śrī Rādhā.

āsannā sarvadā tungi piśangi kalakandalā mañjulā bindulā sandhā mrdulādyās tu vāhikāḥ (199)

Le ancelle *Tungi*, *Pisangi*, *Kalakandalā*, *Mañjulā*, *Bindulā*, *Sandhā* e *Mrdulā* rimangono sempre al fianco di *Śrī Rādhā* e trasportano i Suoi beni.

samāmsamīnāḥ sunadā yamunā bahulādayaḥ pinā vatsatarī tungi kakkhaţī vrddha-markaţī kurangi rangīṇi khyātā cakori cāru-candrikā (200)

Le mucche di Śrī Rādhā sono Sunadā, Yamunā, Bahulā e altre. Ogni anno partoriscono vitellini maschi. La cara vitellina di Śrī Rādhā, Tungī, è piuttosto forte e ben nutrita, e il nome della Sua vecchia scimmia femmina è Kakkhati. La Sua cerbiatta si chiama Rangini e il Suo uccello cakorī è Caru-candrika.

nija-kunda-carī tundikerī nama marālikā mayūrī tundikā nāmnā śārike sūksmadhi-śubhe (201)
La femmina cigno di Śrī Rādhā si chiama Tundikeri. Lei gioca nel laghetto di Śrī Rādhā, il Rādhā-kunda. Il pavone femmina di Śrī Radha si chiama Tundikā e le Sue due pappagalline si chiamano Sukşmadhi e Subhā e hanno un'intelligenza raffinata.

padyānindhāni lalitā-devyā lalitāni sva-nāthayoḥ pathantyau citrayā vācā ye citri-kurutah sakhiḥ (202) Queste femmine pappagallo recitano le affascinanti canzoni che Śri Lalitā-devī compone, nei passatempi della sua Signora e del Suo amato, Śrī Radha e Śrī Krishna. I pappagalli cantano queste meravigliose canzoni poetiche con tonalità tanto stupefacenti da risvegliare un rasa impareggiabile nelle menti delle sakhi.

## Gli ornamenti di Śrī Rādhā (bhūṣaṇāni)

tilakam smara-yantrākhyam hāro hari-manoharah rocanau ratna-tadankau ghrāņa-muktā prabhākari (203)

Il *tilaka* di Śrī Rādhā si chiama *Smara-yantra*, la Sua collana si chiama *Hari-manohara* e i Suoi orecchini ingioiellati (*tādanka*) si chiamano *Rocana*. La perla del Suo naso si chiama *Prabhākari* 

channa-krşṇa-praticchāyam padakam madanābhidham syamantakānya-paryāyaḥ śankhacūda-śiromaṇih (204)

Il ciondolo di *Madana* che poggia sul Suo petto, nasconde al Suo interno un'immagine di *Śrī Krishna*. Un altro nome del gioiello *Syamantaka* di *Śrīmati* è *Sankhacuda-siromani*.

puspavantau kşipan kāntyā saubhāgya-maņir ucyate katakās caṭakārāvāh keyure manikarbure (205)

Un gioiello chiamato *Saubhāgyamaņi* oscilla sul petto di *Śrī Rādha*. Tanto è il Suo splendore, che fa vergognare anche lo splendore del sole e della Luna mentre sorgono insieme! Le cavigliere d'oro ai Suoi piedi sono chiamate *Catakārāva* perché il loro tintinnio crea il suono *ca-ta-ka*. I Suoi bracciali sono abbelliti da vari gioielli colorati che prendono il nome *Manikarbura*.

mudrā nāmānkitā nāmnā vipaksa-mada-mardini kāñci kāñcana-citrāngi nūpure ratna-gopure madhusūdana-mārundhe yayoḥ śiñjita-mañjari (206)

L'anello con sigillo di *Śrī Rādhā* si chiama *Vipakṣa-mada-mardini*. La Sua cintura si chiama *Kāñcana-citrāngi* e le Sue cavigliere con campanellini sono chiamate *Ratna-gopura*. Il loro tintinnio confonde persino *Śrī Madhusudana*.

vāso meghāmbaram nama kuruvinda-nibham tatha adyam sva-priyam abhrābham raktam antyam hareḥ priyam (207)

Śrī Rādhā indossa due tipi di indumenti, i cui nomi sono *Meghambara* e *Kuruvinda-nibha*. Il primo ha il Suo colore preferito, blu come una nuvola. L'ultimo è rosso, il colore preferito di Śrī Krsna.

sudhāmsu-darpa-haraṇo darpano mani-bandhavah (208)

Sudhāmśu-darpa-harana è il Suo specchio, che è ornato di gioielli su tutti i lati e ha questo nome perché la Sua bellezza sconfigge totalmente (harana) l'orgoglio (darpa) della Luna (sudhāmśu).

salākā narmada haimi svastida ratna-kankati kandarpa-kuhali nāma vāţikā puspa-bhūṣitā (209)

La forcina d'oro di *Śrī Rādhā* si chiama *Narmadā*, il Suo pettine-gioiello tempestato di gemme è chiamato *Svastidā* e il Suo giardino, che è sempre abbellito da fiori, è chiamato *Kandarpa-kuhali*.

svarṇa-yuthi tadid-valli kundam khyātam sva-nāmataḥ nīpa-vedi-taṭe yasya rahasya-kathana-sthali (210) Il rampicante dei gelsomini dorati (svarṇa-yuthi) che cresce nel Suo giardino si chiama Tadid-valli perché è bello come un fulmine. Il Suo laghetto è conosciuto con il Suo nome:  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$ -kunda. Sulle rive del  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dha$ -kunda, situato sotto un albero kadamba, vi è un trono dove  $Śr\bar{\imath}$   $R\bar{a}dh\bar{a}$  e  $Śr\bar{\imath}$  Krsna siedono insieme e Si immergono in molti tipi di conversazioni segrete.

mallāras ca dhanāśris ca ragau hrdaya-modanau chalikyam dayitam nrtyam vallabhā rudra-vallaki (211)

I due *raga*, *mallara* e *dhanasri* attirano la Sua mente. La Sua danza preferita è detta *chalikya* e il Suo strumento preferito è la *vina* chiamata *Rudra-vallaki*.

janmanā slāghyatām nita suklā bhādrapadāştami kāntā sodaśabhi reme yatrāli-nilaye śasi (212)

L'evento della nascita di Śrī Rādhā cade nell'ottavo giorno (astami) della luna crescente nel mese di Bhadra. Astami è conosciuta in tutto il mondo come Śrī Rādhāṣtami, e in questa occasione Candra-deva (il Deva della Luna) gioca insieme alle Sue sedici mogli (le sedici fasi della Luna piena).

Sebbene il giorno di *aștami*, gli otto aspetti della Luna risplendano naturalmente, il *Deva* della Luna, grazie alla potenza del Signore detta *yogamāyā*, manifestò sedici aspetti nella notte di Śrī Rādhāstami

ity etat parivārāṇām śrī-vrindāvana-nathayoh asankhyānām ganayitur din-matram iha darsitam (213)

Sebbene la Signora e il Signore di *Vrindāvana*, *Śrī Rādhā* e *Śrī Krishna*, abbiano innumerevoli cari associati, sono stati descritti solo anche in parte, per dare al lettore un'idea della loro vastità.



Così termina il Bhavanuvada del Laghu-bhāga del Śrī Radha-krsna-ganoddesa-dipika.



Finito di tradurre in il 12 *Marzo* 2022 nel giorno propizio dell'inizio del *Parikrama* di Śrī *Navadvipa*.